

### **BIRTHDAY MESSAGE**

Happy Birthday to you Your peace is my peace

#### - H.H. SRI SWAMI OMKAR

MAY I have the privilege of serving you, to help yourself to establish Peace in your heart and radiate it in the home, converting your home into a Haven of Peace!

MAY you express Peace in thought, word and deed and help us to vibrate It, from heart to heart, in the community, nation and the world at large, until Peace pervades and permeates the whole universe, through your Ideal life of PEACE!

# THIS IS THE PRAYER OF YOUR BROTHER OMKAR OM! OM!

## OUT OF THE DEPTHS FRESH STRENGTH OUT OF THE DARK NEW LIGHT EVEN IN THE GLOOM WE ARE ON THE WAY. - A.L.

This is the Richest Wealth that I received from America, during my four trips to U.S.A. These are the wise words of the sage Abraham Lincoln, which have been the strength, consolation especially in the tests, trials and tribulations of the Ashram.

Yet, as not a blade of grass moves without God's Will, it was all in the Divine Plan as PRARABDHA KARMA, in the deeds that were done in the past. Man has to reap it silently, with a smile for he is reaping only what he has sown in the past. OMNIPOTENCE IS WORKING, LET THE MORTAL RETIRE. But the mortal, the ignorant man does not want to retire. He is busy day and night in the name of the Diamond Jubilee of the Ashram, planning and schemeing to construct PEACE PILLER OF LIGHT and PEACE PRAYER HALL, MEDITATION and SERVICE etc., etc. There is no end for the endless desires of ignorant man.

Knowing that DESIRE BINDS, one is going down and down with endless desires, in the name of the ASHRAM, which is the property of all the Children of God, in the East and the West, in all religions and nations. When OMNIPOTENCE is working ceaselessly both day and night, from the beginning to end of the creation, who are we and what are we to disturb, nay to teach the OMNIPOTENCE - the All - knowing God with your finite and restless thoughts and schemes? Wake up O Man! to the Glory of God - the LIGHT WITHIN - the Splendor of millions of Suns!





Remember that you are a Lion, your nature is to Roar, with every breath-SOHAM, with every breath you are SOHAM with God-Consciousness, do not bleat like a sheep, always clinging to the cage of blood and flesh in the name of Santi Ashram. Do not be a beggar of beggars in the name of anything in the world. Be a Giver always like the NIAGARA FALLS or the mighty ocean of SATCHIDANANDA, which is ceaselessly praying with every wave, repeating OM NAMA SHIVAYA, OM SHIVAYA NAMAHA: INHALE AND EXHALE PEACE with every Breath. When you inhale with every breath it is NAMASHIVAYA. When you exhale it is OM SHIVAYA NAMAHA!

What else can I say or write in memory of the Memorable service, wishing the Peace of all of you the children of one Indivisible God in the world! Let us not worry over SPILT MILK. The Past is dead and buried. Here is the Nectar of Immortality. Time is too precious to be wasted in words. Remember, that HE WHO WASTES MOMENTS WASTES ALL HIS LIFE.

Visit our Waltair Branch and also our Kailash - come and see, that the OCEAN IS PRAYING. WHY DON'T YOU PRAY O MAN! May every Breath be a New Birth!

Let us Inhale, Exhale Peace, making every Breath, a new Birth of SOHAM You have come from SOHAM, we live, breathe, move and work in SOHAM. Finally, whether we know it or not, you merge and dissolve in SOHAM, for SOHAM is your Life, Soul and Goal of your precious Birth, as well as the final destination or end of all the Creation.

This is the Message of Light, Life and Love, the Message of SOHAM for all seekers of Truth in the East and the West. It is to cling to SOHAM, or follow SOHAM ceaselessly like TAILADHARA, oil poured from one vessel into another vessel without the least break.

DEHO DEVALAYA PROKTO JEEVO DEVA SANATHANAH THYAJET AJNANA NIRMALYAM SOHAM BHAVENA PUJAYET

The Body alone is the Temple of God,

The Individual alone is the Universal

Hence destroying the ignorance of duality

Let us worship Him with SOHAM Consciousness!

Verily, Soham is One without a Second. As SOHAM is Omnipresent, Omnipotent and Omniscient. Let the finite Mortal RETIRE-in the Infinite and Eternal SOHAM. HARI OM TAT SAT OM. May peace be unto all! OM! OM! OM!

A Tiny offering with LOVE that include all, to all the SOHAM devotees - the worshippers of Universal Energy in all the East and West, with prayers for World Peace.

Loka Samastha Sukhino Bhavanthu!

OM! OM! OM!





## THE OCEAN'S MESSAGE

- H.H. SRI SWAMI OMKAR

On a bright Spring day, resting on the glistening, white sands in Atlantic City, surrounded by Nature's glory, the blue sky as canopy, cool breezes caressing, my ATMAN, the Inner Self began to commune with my own ageless friend, the great ocean.

I said to the Ocean: O Mighty Ocean, you are in the East and the West, the North and the South. In your endless travels by day and night, you are expected to meet the Lord of Love, the Creator of both you and me and all of us. Will you ask Him, how soon I shall have Liberation from the dual life of finite consciousness. I crave my Birthright, which is beyond the senses and incomprehensible, the Only Reality.

**The Ocean answered:** My little friend, blessed is the heart that craves Salvation. I am happy to answer your question, for the sweet Beloved One, the Lord of Creation is not separate or away from me. Behold, He is dancing in the very waves of my bosom. Can you not see and feel His presence now? Listen to the solution to your problem, here and now.

Can you count all these numberless waves that have been rising in me day and night from time immemorial? If a man is restless, egoistical or selfish, he must take as many rebirths as there are waves in me. Even after passing through so many innumerable rebirths, should he continue to cling to the ego or his little self, he shall fail to reach the heart and Soul of life which is life's only goal. Be not discouraged by this Truth, for it has a bright side for the man who lives a Life of Selflessness. If a man is pure, innocent, without the consciousness of 'I', he can realise God at this very moment, facing HIM in all places, throughout all time.

Draw closer to me. Take a plunge into me. Merge in me. Behold! In the depths of my bosom there are neither ripples nor waves. Assimilate that wavelessness, my Friend. You will attain Liberation immediately,. In the Glory of that wavelessness you are already liberated. Recognise this great Motionless State and be silent. 'Be still and know that I am God'.

Listening to these sacred words sinking deep within me and becoming a part of me, I became silent, waveless, motionless, even breathless: One with the Presence of God. Adorations be unto the Silent Glory of the Ocean.

Bowing my head once again in deep reverence, I asked another question. O Great Ocean, what is your message to the East, the West, to the whole world? What is your message to the children of the Infinite?

The Ocean, facing me in its majestic, silent, repose replied: **Dear child, Image of God, which, every being is, my message is yours, take it and make it known to God's children everywhere.** 

#### First: Universality of Existence

"That which exists is One and sages have called It by various names." For example, consider me, I am nothing but a mass of water and yet I am called by many names all over the world. When I am one side I am called the Pacific, on the other side, the Atlantic. In one place I am the Indian Ocean and in another, the Arabian Sea. There are so many names for me and yet these names can never change me. For 'I am' what 'I am'. I am water within, I am water without, I am the water all around the world.

In the same manner God is Universal. God cannot be found through names and forms. There is no Christian God, Hindu God, Buddhist God and so forth. God is One without a second. God is the Peace that passeth all understanding. Peace therefore belongs to those who recognise His manifestation in all His Creation. He is the One Presence in every faith. So let the foundation of religions be the basic Truth of His Universal Existence.

#### Second: Separation is Death and Unity is Life

For example, take one of my waves; so long as the wave feels that it is separate from me its doom is sealed; it becomes finite, ineffectual and insignificant. When once it recognises its inseparable Oneness with me, behold, all that I have, belongs to that wave. I am the wave and the wave is the Ocean.

With the Creator I am everything, and without Him I am nothing. If a man separates himself from the Universal Energy, though he may be the wealthiest and the greatest man in the world, nevertheless when he projects his empty intellect, he appears only as a sepulchre containing dry bones. His separateness makes him weak, sick, finite and corruptible; he is a mortal, susceptible to death and decay. Hence man's freedom under all conditions lies in his recognition of inseparable Oneness with Almighty God, expressed in the Universal Energy of All Life.

As there is not a time when the wave is away or separate from me so there is never a moment when man is separate from God. The wave rises in me, remains and dissolves in me. So it is that man rises in God, remains in God, is drawn back again into God. Thus, in his greatness, man becomes continuously the perfect image of God through the decree of his Divine Heritage. This is the desire for expression, for progress, which exists in every living human being.

#### **Third: Merge Within**

Often men desire God constantly but they are not willing to pay the price demanded by their desires. How often is the desire to fulfill the needs of the Spirit Lukewarm, because it is covered over by too much exterior activity? For the desires and longing of the Spirit in man to be gratified, his needs must pay the price in the coin of sincerity, earnestness, patience and perseverance. This is not difficult if he has eyes with which to see clearly and the simplicity to feel intensely the living moment that continually wraps him within and without in beauty, power, service and love.



To see clearly, to feel the intensity, the deep meaning in each moment, which is that beauty express-and every moment has something new-one has to pay the price in sleflessness and thus acquire the power to exchange freely and with feeling, the Love Divine, inherent in each and every precious moment.

Merge within and you shall feel and know the way of sincerity. Merge within that you may obtain soul-stirring thoughts in the Great Consciousness of Silence. Such thoughts are preventatives against shipwreck. This is only a phase of the infinitely far-reaching ecstasy known only by plunging into the depths of One's own being. One should not be discouraged if he does not realise God in a single meditation. A pearl diver plunges into me again and again until he succeeds in obtaining the precious shell that contains the pearl. God is there. He is never dead, absent or away. So, let every man plunge into his inner consciousness, until he knows his own 'Still, small voice' and realises its true meaning, which is no other than Truth, a reflection of the One Substance. In the bliss of Silence, souls meet throughout the world. Time and space are no longer an obstruction. Through this sublime communion the ageless souls of men feel and know God. The law, 'like attracts like' opens the way to all - consciousness. This is the way of Life Light and Love. It may be carried through every moment of activity. It is the Law that brings illimitable power for joy and happiness. Merge within and 'know thyself'; then carry the Inner Light and its mission continuously through the seconds of existence. Darkness cannot withstand it. Carry the light. Follow the Light. Merge within and charge it again and again ceaselessly.

#### Fourth: Forbearance

The one doctrine of my message is summed up in that one word: Forbearance. Look at me. Not-with-standing the eddies, ripples, waves, I am the Ocean. In winds and gales, tempests and storms, I bear silently, retaining my identity of Infinitude. I dance in the ripples and the waves. I sing continuously the Sacred Syllable AUM in the roaring of my waves. On the surface there may be disturbance but in the depths of my being, there is only deep stillness. What are these disturbances to me? Clouds rise and clouds disappear, only to reveal the same sunshine ceaselessly. Let the waves rise and fall. In my depths I am unconcerned except for my happiness at their smiles and their wild play. For I know the glory of the Changeless State centered within myself. I am the abundant supply from the storehouse of God, never ceasing, ever living, ever loving, always ready to bear silently the changing days and seasons.

Peace is not attained by fretting, it is attained only by those who can bear to love. If I am able to bear all things in my bosom how much more should you be able to bear as you are the closer child of God, the nearer image of Truth? You, who are the so-called man, are the Light of the world. Can you not bear every thing? What are the shadows of criticism or of condemnation? Is not the Light stronger than the shadows? How can you, the Light be offended or insulted by shadows? As

all such things merge and dissolve in me, so let all these shadows, great and small also dissolve in your Light.

As the Light of the world, be like the Sun. Burn on and give forth Life, Light and Love. Let no shadows touch or disturb your Glory. Hide not your Light for you can afford to smile at death. For after all, is not the whole world merely a bubble in God's infinite Glory? What else can you find in yourself but Life, Light and Love? Think well. What else are these but the one Eternal Truth. Merge within yourself. Feel your Spirit's meaning and glory and Forbearance will be understood.

#### Fifth: The Various aspects of the Waves

My Friend, have you not watched the innumerable waves in me? Have you never stopped to think that each wave has a special message of its own? Look at the calm and peaceful waves and compare them with the restless and roaring waves. Watch their different aspects. Some are loving and soothing waves. Some are boisterous and fearful waves. There are jealous waves, envious waves, sorrowful waves, wicked and life-devouring waves. These are the waves that must be controlled by conscious intelligence before they can do harm. A dangerous wave may be the means for taking hundreds and even thousands, of lives, if not controlled by man's conscious intelligence.

My friend, the waves that are in me are not so powerful and therefore not so dangerous as the waves that are in man. What are my waves compared to the waves of thoughts that inhibit the mind of man, causing sickness, sorrow, pain and death and all the numberless woes of the world!

Who is responsible for all the unrest and turmoil in the world? No one other than man. By thought he rises and by thought he falls. By thought he builds and by thought alone he destroys himself and others. As the face is reflected in a mirror, so in a similar way, whether he knows it or not, every thought is reflected and carries its energy and does its work in a silent manner. It is a natural law which cannot be changed or affected whether we believe in it or not.

How can anyone expect Peace in the world so long as man is not free from the thought-waves of selfishness, pride, possessiveness, "I" ness, egoism and other forms of ignorance? Thoughts that are negative can do no good and they should be controlled by positive and constructive thoughts which create good. As the positive thought is stronger than the negative, the negative must give way to the positive. It is by following this law that each man has the power to be free. It is an actual practical law which dominates every iota of life and form. The positive effects the negative and absorbs it into its own strength. Finally, in emancipation even the good thoughts will merge into that waveless state of calm, restful ecstatic mind that asks for nothing but gets all that the deep longings in man have ever prompted him to desire. Only the man who seeks NO reward can ever be, verily rewarded. To seek reward is selfish and therefore makes for separation. To the extent, one seeks reward from the High, to that extent, his being is isolated. Love is selfless and is unconscious of all





selfishness. Love attracts love. One is loved according to his selflessness. Love is boundless and does not exist in limitation. It is man's satisfaction, it is man's completion, it is man's reason for being. It is man's boundless Divinity. To know it, man has first to become boundless, lose all possessiveness, all egotism - which means separateness. Then alone, he can know Unity, Know togetherness, know the boundlessness, of his whole nature fulfilled. The God of every religion is the God of Love. God is Love. Only through Love may one sense the meaning of God, may one be emancipated. Peace belongs not to those who fret but only to those who can bear to love.

All of this is only a part of the Truth; man realises in the stillness. It is the Truth for which he hunts through the shadows in the darkness of his ignorance. It is the Peace of Selflessness, the Peace of Love, that rises above the waves of thought into the boundlessness, to completion.

Whether one follows the path of action through streaming humanity or the path of knowledge or the path of devotion or the path of Yoga into Union for the final Liberation, it is indispensible that the restless mind should converge within, into restfulness and calm, concentrated wavelessness Tranquility.

This is the essence of every religion on the face of the earth. All Homage to those who have mastered their minds and gained the Peace Profound.

Beloved One, we have exchanged Love-I, the Ocean and you, the Image of God. Go forth with this Living Message of Truth. Go forth as master of your mind, for you are the Infinite Life, Endless Light and All-embracing Love.

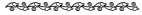
As I listened to the five-fold message of the Ocean: Universal Existence, Unity of life, Illimitable Being of Inner Light, Forbearance, verily, as the synthesizing aspects of the whole there came from within and from without the Glory of Wavelessness. In silence I lost myself in that Great State of Consciousness, the common Heritage of man.

At last I opened my eyes. They were filled with tears of ecstasy and gratitude and I looked into the Soul of the Ocean and promised to convey its Message in all sincerity and earnestness to the children of God, irrespective of the differences of religion and nationality.

My Beloved Sisters and Brothers of all creeds and faiths, I humbly offer this Message of the Ocean as I received it, for your assimilation. As it inspired and strengthened me, may it do the same for you all. This is the prayer of your own Brother and well-wisher.

May Glory be unto the Ocean and its Creator, Who is inseparable, indivisibly and eternally One with the whole of humanity.

Om! Om! Om!







## MESSAGE FOR THE GOLDEN JUBILEE

### - H.H. SRI SWAMI OMKAR

IN memory of the Golden Jubilee my Heart, longs to touch your loving Hearts of Devotion with God's Omnipresence, Omnipotence and Omniscience, not tomorrow or in the uncertain, dim future but right Now and Here. How blessed it is to live in the *living present moment*, instead of, in the dead past or in the uncertain future! The present moment NOW contains, the past, present and future. It has all eternity in its bosom. God-realization Now and Here is the Message for the Golden Jubilee. For God realization the price is to be paid, as we pay some price or other for anything we wish to buy in the world.

Q: What is the price for God - realization?

A: Its price is complete self-surrender-the annihilation of the ego.

In memory of the Golden Jubilee: LET THE EGO BE BURNT UP. Let the mind be destroyed. Let there be VIJNANAM - the knowledge of the ATMAN. If you wish to taste the Peace that passeth all understanding, the Goal and Soul of the precious human birth MANO NASANAM - Dissolution of the Mind - VASANAKSHAYAM - Destruction of the Vasanas - and to be established in Vijnanam - the Splendour of Millions of Suns are quite essential.

Dear Friend, let me have the privilege of serving you, no longer with finite words, but with Supreme Silence which includes ALL. Please help me in memory of the Golden Jubilee, by feeling His presence always, CEASELESSLY, not only in deep meditation but in active work too, for the Indwelling Light is ever-present eternally. Thou art the Light in the past, present and future. Let us repeat in ecstasy; I *am in the Light in the past, I am in the Light in the Present* and I am *bound to be in the Light* in the future also. Where is the moment when I am aloof or separate from th Self-effulgent Light, the only Changeless Reality - the Splendour of Millions of Suns? Less words and more selfless deeds are needed in deep silence. Write less and think more. Read less and meditate more. Shall we meditate now in memory of the GOLDEN JUBILEE and the 72nd Birthday also? Imagine 72 long long years! One cannot believe that this body has been for 72 years.

Sri Swami Rama, in whose sacred memory Sri Santhi Ashram was established in 1917 - nearly 50 long years ago, lived only 36 years - a short life, but has done immense, lasting service to India as well as to all the world, by his simple and ideal life of Divine recklessness and God-consciousness. Sometimes, unconsciously I think within myself, that this life is already more than twice the life of the Blessed Rama : 36 + 36, make 72 years. What have I done in all these 72 long years, when compared with the short span of life of Swami Rama? I feel even now, that I ought to have done more, ever living as a blessing to all His children. Anyway my consolation is that SANTHI ASHRAM - THE MISSION OF PEACE is my humble contribution to all the seekers of Peace in the world, where a Hearty Welcome awaits, to one and all the aspiring souls, irrespective of the differences in caste, creed, colour and nationality.

Another contribution that gives me joy and justifies my long life of 72 years is the offering of our simple and inspiring **peace prayer** to all the seekers of Truth, in all religions.

Dear fellow Pilgrims in the path of Truth, Service and Peace, please help me no longer with words, but with deeds of selfless service, by repeating everyday the helpful PEACE PRAYER and spreading it far and near among your dear ones and friends - radiating it from heart to heart village to village in all the communities and nations, until Peace and Goodwill are established on Earth and in Nations. This is my ardent prayer to you, in memory of the Golden Jubilee.

Q: What is the Birthday Message?

A: May every Birthday make you deathless, leading towards the Heights, where there is neither birth nor death.

In conclusion, I wish to offer my thanks, to everyone who has helped and contributed towards the progress of the Ashram from the very begining to the Happy Day of Golden Jubillee in all these fifty years. My heart-felt thanks not only to all the Sisters and Brothers of the East and the West in the HUMAN KINGDOM but also to the DUMB ANIMAL FRIENDS and insects and to the lovely Hills around the Ashram - to all the trees, plants, shrubs and to every sweet smelling flower. Happy Birthday to each and every tiny insect and every sweet flower! SRI KRISHNA, LORD CHRIST, BHAGAVAN BUDDHA and GANDHI MAHATMAJI in front of my dwelling place - in Nirvana Mandir are also blessing you with a Happy Birthday. Our RAMMY the little dog and the tiny Kitten SABHARI are now at my feet, as if saying, Happy Birthday to all of you in memory of the Golden Jubilee. There has been a draught, the fields, the trees and all the land have been getting dry. Strange as it may sound, the heavens are drizzling now, as if in memory of the Golden Jubilee. I fell every rain drop is saying Happy Birthday to you. My Loving Readers of Peace! Heavens declare God's Glory. The firmament showeth His Handiwork. All is Glory above and below within and without and around. But alas man alone - the living Image of God, is making himself miserable because of his insatiable desires. It is the DE-SIRE THAT BINDS YOU. It's destruction of desire that gives you freedom. Give up desire and be the happiest man in the world. In memory of the Golden Jubilee, I love to repeat the following inspiring three affrimations that have been an inspiration, in my life:

I am the Richest man in the world.

I am the *Healthiest man* in the world.

I am the *Happiest man* in the world.

May all Glory be unto God, the Bestower of all the Blessings. The Blessings of God are Light, Life and Love - the LIGHT INFINITE, the LIFE ETERNAL AND THE LOVE UNIVERSAL. It is my ardent wish and prayer that all the devoted Visitors who have taken the trouble of coming for the Golden Jubilee, to take part in its celebrations, should make their visit worth while and happy by establishing a PEACE CENTRE in their devoted hearts of dedication, from where Peace should flow in torrents and LOVE in rivers towards all the people in all the Nations. My message for the Golden Jubilee and for the Birthday, will never be complete without the repetition of my favourite PEACE PRAYER and Vedic PEACE CHANT.





## **A MASTER SOUL**

#### - SRI SWAMI RAMANANDA TIRTHA

An old violin was about to be sold by an auctioner for three dollars when someone who believed in its worth and loved its Divine message enough to have dedicated his life to attaining mastery, came forward and picked up the bow.

"Then wiping the dust from the violin,

And tightening up the strings,

He played a melody, pure and sweet,

As sweet as an angel sings."

After divine melodies sang forth from what had seemed a worthless instrument, its value was raised from three to three thousand dollars.

"The people cheered, but some of them cried

"We do not quite understand -

What changed its worth?" The man replied,

"The touch of the Master's hand"

(Extract from Religious Digest April-June Issue)

The role of a Divine soul is amply elucidated in the above narrative. The divine spark is latent in every heart. But one has to ignite it. It is a great task indeed! How to feel the glow of the Indwelling Light? How to be aware of the Eternal Spirit?

The task is both easy and difficult. Easy it is if we have the readiness to pay the price. Difficult it is if we continue to be enmeshed in the cobwebs of wordly ties. An Effulgent Light is shrowded in mist, temporary though! How to reveal it? This is the mystery that one has to unravel.

Isha Upnishad says "The face of the Truth is covered by a golden veil. A seeker of the Light I am. Oh Lord, kindly remove the veil." This is the prayer of a devotee. So long as the veil remains, human life is debased. Its value is lowered. It loses all its worth. The melody is lost. Purity and sweetness are felt no more.

But are these lost for ever? Then Divinity would have been banished for ever! Not so, not so! The instrument is not debased! There is someone to change its worth. And the touch of the master's hand does it; And 100% the worth is raised! All glory to such a Master!

This master may descend in the human form. Such a one we call a Guru or a Preceptor and surrender ourselves to him. That is good. But the master may not be restricted to the human form alone. Ushas which haralds the dawn may reveal the truth and impart the Divine touch. That Ushas is the master. The dead silence of the night may ignite the Divine Spark. This stillness is then the Guru. The flash of light'ning may send one into highest spiritual flights. Light'ning then plays the role of master! The sweet chirpings of the birds at Sunrise may enable one to soar high

in the domain of the spirit. The Precept or is here revealed in these chirpings. Whatever helps us to feel the awareness of the Indwelling Light is a Guru, a Preceptor, a Master whether it comes in the human form or takes any other form. Seekers of Truth have to understand this reality.

In Swami Omkarji, we find one such master soul. He has given a Divine touch to countless souls and raised their worth. The veil of ignorance has been removed and he has put many on path to Truth. He has brought us face to face with the Divine Light!

I have had the happy privilege of knowing him closely. I have enjoyed his intimacy, affection and cofidence. At times I have had the opportunity of glancing through his wide correspondence. I have seen how be gives a divine touch to every soul that approaches him for Light! His is a unique way! No philosophy! No verbosity! No theorisation! Simple straight expression of realisations trickle down his pen and as one reads them, they go straight deep into the innermost recesses of one's heart!

Such spiritualised souls are the salt of humanity. Unlike others they come and go having fulfilled the mission on which they are set. Swami Omkarji is amidst us. Let us pray Almighty that we may continue to have his blessed presence for many many years to go so that humanity may be enabled to grow more divine through his Divine touch.

But, let us also remember that Guru is only an enabling instrument. He leads us into Light. He helps us to be aware of the Omnipresent spirit. He reveals to us our Divine Nature. He gives us a moment's swing and the spark is ignited. Thence should follow the way of Self-reliance. The greatness of Swami Omkarji lies in the fact that he is careful not to encourage the personality cult of Guru or master; bu ever warn devotees against this and reminds them to rely on the Indwelling Light which is enshrined in their hearts. The real Guru is within and not in any external form. This is one of the main adages of his teachings.

Even then, at times, some devotees out of their colossal fondness for him worship him as God and adore him as such. Some even sing Arti also, in his name. A devotee is at liberty to do so. But this is not without a risk. Form has its limitations. It is true that Infinite expresses itself through the finite. But the latter cannot be a substitute for the former. Let us not commit the mistake of substituting Guru for God. "Call Sadhu a Sadhu - let alone God" after he quits the cage of the body and not until then" is what the great Ramakrishna Paramhamsa has told us. Let every Guru be aware of it!

Fifty years of the span of life of Shanti Ashram is a living monument to Swami Omkarji's Divine Mission. Single handed he has toiled, so devotedly assisted by a few dedicated souls. The two sisters have been very much a part of his life. Their's is a fine specimen of complete self-effacement!

The Peace Mission has crossed one landmark! It is projecting itself into another phase by flowering into Swami Ramatirth Institute of Peace.

My earnest prayer is Let Swamiji live for many more years to see the Peace Institute blossom to fruition.

My humble obeisance to the Great Sanyasin of Shanti Ashram!





# THE UNIVERSAL MESSIAH, THE OMKAR & HIS UNIVERSAL MESSAGE

#### - SRI SWAMI BRAHMANANDA JI

In the Bharatiya cult, anybody's life of a Thousand Months (నహాట్ర చంద్రదర్శనం) is a great and good thing. One who takes birth on this holy earth and lives and leads a memorable and worthy life in promoting any art, culture or movement for the benefit and upliftment of one and all is highly laudable. And especially, when one spares his very valuable human life, energy, brain and talent for Godly things, he is considered not only simply laudable but also he is considered to be Godly and praise worthy and worshippable. Sri Swamy Omkarji Maharaj is considered by those who understood him as one of the greatest gems of the great souled ones in the garland of the great ones, since creation.

The existence of Sri Santi Ashram - The creation of Swamiji, for the last sixty years ; and its founder's for more than 83 years' long life of continuous service are there before us for our appreciation. The dictum goes as "మంచిని [మేమించుమన్నా - Brother! Love the Good." If one cannot appreciate good for, Good is God-he cannot be considered as a human being.

The world at present is devoid of Peace and Love. It is at the point of explosion. The disease, deterioration and downfall of the human race has reached the lowest ebb and is about to touch the danger point if something is not done immediately for its amelioration and elevation to the safe-point. The foot prints of sacrifice and service of Santi Ashramam are there to guide the troubled human society. The torch of the 'Light, Love and Life' - message of Sri Swamiji is there to unburden the worry-laden world.

With much hesitation and great humility, he himself says that he has dedicated this small thing and that simple thing to the world in his articles 'My Legacy' and 'My Offering'. But, we feel proudly but yet with the same humility say that he has given a priceless gift in sister Jnaneswari to the universal cause. Some doubt her capacities - people in general cannot understand inner things. However they may appear outwardly and to the world, *sadhaks* mendicants know their inner weight and worth. Let us hope that Sri Swamiji will work wonders through sister Jnaneswari.

An oasis is considered to be the highest blessing amidst dry and barren, deserted lands when one can have water to drink, food to eat and shelter to live. So also Sri Santi Ashram is an oasis-like divinely peaceful place in a world of unrest, where one can have service for the physical body, 'Sankirtan (chanting of God's Name for the vocal organ; and lonely quietitude for mediation with the mind; which three are the instruments (@కరణములు) through which one's soul can come out and express.



The large banyan tree-the king of trees-is a shelter place for all sorts of birds. So also Santi Ashram, the mission of Peace, is a place where all can flock together for the very wanted peace of mind and spirit, irrespective of caste, colour, and creed from all quarters of the world. It is no wonder if one thinks that we hardly find a haven of Peace like this Santi Ashram with such a broad based and universal outlook, uniting all at all times, to adopt it as their own Abode of Peace and spiritual solace to follow their own paths with full freedom.

Sri Swamiji always reveres all the past and present prophets of the world and their holy teachings of the experience of the Great Beyond, But, he never hates anyone even in his dreamful thoughts; Not only that he feels deeply sad if anybody criticizes cruelly any sage even in the name of religion.

The religion of the day to worship Janardan (God-the divinity) in the form of *janata* - mankind. Even from his very childhood days he loved and served the poor, downtrodden and neglected ones. Though he lived in student life amidst aristocratic families, though he toured the west especially when it was in its prime of mundane life and though had the rare contacts with Tolstoys, Kaisers and Roosevelts and though he always was visited by the cream of the Nation like the Presidents, Minsiters, Collectors and Tahasildar etc., he always worked and served for the upliftment and enlightenment of the pet-Children of God-the Harijans, Girijans backward tribes, outcastes, untouchables, letters-less, bring as one with them, establishing Ashrams - Missions - in the midst of hills and dales, jungles, beachside places, he spent the whole span of his life as an unostentatious villager among country folk, as a folk - swamy - a *janata swamy*.

Sometimes, a simple piece of legal advice wins even kingdoms-so also, the spiritual Upadesas. Teachings of the Gurus-of realized souls can make the mortal an immortal - their price cannot be weighed by the goods of the world, Sri Swamiji's teachings are always simple, direct and loaded with spiritual power. Now, let us bring two or three of them to our memory. "Carry the Presence of God always with you." "Live in the present moment." "I am in the God. The god is in me. And I am the God." In the recent days, even the Babas and Avatars are making best use of the last maxim in their lectures and essays. The devotees in foreign countries considered Swamiji when he was touring the west as the Master of Masters. Now, we can consider Swamiji - hope it pleases all - as a universal Baba.

On this Ashram's great Golden Jubilee occasion, the ashram appealed in humility for 76 thousands Rupees. In India, food and education are not for sale. As every rule has its own exception, Sri Vivekanandaji once said that though his spiritual wisdom could not be sold, he in that context, stood ready for its sale in the west to feed his starving brothers in India. Indian as an individual and Indians as a nation are for Tyaga - sacrifice. Ofcourse, others may laugh at them, misunderstanding their Tyaga. In the goods of the world - may be due to various reasons, which we could not account for - now India is poor. There are many countries which are having much

more abundantly, above their need. Santi Ashram is a common property of all. It extends over two hundred acres. It can be extended to any extent. Aspirants who are thirsty after emancipation can all gather here from all corners of the universe and contribute in recognition and gratitude of its services, any member of Aurovidles. Devotees of every denomination, nation, religion, sect and creed can have their representation in that Ashram universal. One can retain his own faith and reach the ultimate one light, love and life. In leading such a universal life all the unnecessary differences will dwindle away and all can live as children of ONE MOTHER under the canopy of the one sky. If all the human races take the cause of Love and Peace to their hearts, why appeal for 76 thousands alone, they themselves can come forward and very easily contribute in lakhs or even crores for it is not beyond their mite if the affluent west adopt this universal cause as their own.

In 1950, Sri Swamiji planned for the last western trip. But after his memorable and unique bone sacrifice (Swamiji gave a piece of his TIBIA for a bone graft) he had to leave the idea once for all. India is a land of sages and seers. Sri Swamiji is now more than a thousand months. Most of the great souls of his generation are disappearing from the scene. All the aspirants and devotees in all parts of the world can come now and have the *Darshan* of such a universal soul, spend their remaining life for good in the Santi Ashram and make the universal Peace Mission a real universal home for all shades of faith and thought.

May God keep Sri Swamiji for the full span of human life hale and healthy for the benefit of humanity at large, is our earnest and constant prayer. May Peace be unto all!

OM! OM!! OM!!!

629629629629629629

Peace, Peace that cannot be sold in the market place.

Peace, that cannot be stolen.

Peace, the inaudible Peace -

The birthright of one and all and such a priceless Treasure. Let us not be confined to a particular nation, but let us be confined always to the whole of Humanity.



## THE UNIVERSAL HOME

- Sister. SUSHILA DEVI, U.S.A

(Ellen Saint Clair Nowald)

O come to Santi Ashram.

Abode of rest and love,

To visit, stay or meditate

And find the peace that's incarnate.

The gates are wide.

There's room for all.

We welcome folks both great and small.

Come to our gardens full of flowers,

And tarry in its fragrant bowers.

High, lovely hills to soothe the eyes

At Sri Santi Ashram where God abides.

There wild-birds fill the air with song,

And learned Sadhus linger long,

They'll share with you the truths so dear

That make mere man a saint or seer.

Then flock to Santi Ashram,

The universal home.

Its gates are standing now ajar,

To friends from near and far.

My brothers and sisters all over the great wide world, Sri Santi Ashram is your home and mine. It is a dream that came true.

As I behold the quiet beauty of this abode of peace, it seems I stand in some unearthly realm, some place seen in a beautiful dream. Wandering in its lanes, flower faces smile from tree and shrub. When reclining underneath a tree and watching the tourquoise sky between a filagree of fruit and leaves I wonder - 'Is this Devachan?'. My back, however, presses on the solid earth, and my fingers reach out feeling the cool grass. I arise, leaning against the trunk happily, and know it is lovely but tangible reality. Ah, here, the very dew-drops glinting in the sun, are so many drops of Brahmic bliss. They wave of liquid peace. Even the carols of the



many song-birds seem sweeter in this blessed spot. And here and there the very palm trees raise and droop their fronds in some ecstatic rytham, as the rose and jasmine scented wind caresses them. All is harmony and peace here. Yet it is not strange that this sweet valley seems fair. For are not dreams that come true always lovely? Such God-inspired dreams are, which give salvation to suffering mankind. Such was that which caused the Abode of Peace. Full fourteen years ago Swamiji Maharaj then a mere strippling, was touched by the illuminating hand of God, and he awoke there with to a great need of humanity. He realized the need of a rest house along 'The Path' for pilgrims who seek God and vowed God to build one by His Grace.

Sri Omkar longed too, as he dwelt in his woodland cave, fasting and meditating, to shed open the world the light that had come to fill his own soul. This pleased God mightily - so that in a most miraculous way the dream of love, evolved into a reality which He alone could have made possible. Devotees came to know of our Swamiji, proffering help in multiform ways. One gave a strip of forest land, another funds, other dear souls gave the willing toil of strong arms to make this, at one time wilderness, blossom into a veritable paradise of rest which it is to-day.

Now Swamiji who dreamed this dream, and all the souls who have wended their way here, partaking of its blessings, send forth the fervent wish, that its holy confines spread as far as, and around about the seven seas, bringing bliss and rest eventually to all the universe. Like incense diffused from an urn, may the aroma of its peace go forth! God grant that this sacred dream be another dream to come true!



Thoughts are things.

Not a single thought will be lost in vain.

Every thought will have it's effect in it's own time.



## PARAMA PUJYA SRI SWAMI OMKARJI MAHARAJ DIVINE LIFE

- SWAMI SWARUPANANDA

Sivananda Shantivanam, Jagathala

பரம் பூஜ்ஜிய ஸ்ரீ சுவாமி ஓம்கார்ஜீ மஹராஜ் அவர்களின் ஆன்மீக வாழ்வு

> ஸ்வாமி சொருபான ந்தர் சவானந்த சாந்திவனம், ஜகதனா

ஸ்ரீ சுவாமி ஓம்கார்ஜீ ஞானிகளின் வகுப்பை சார்ந்தவராக தோன்றுகிருர். அவர் அகங்காரமெனும் ஆணவ பாம்பை அடியோடு வெட்டி வீழ்த்தியவர். அவரிடம் கோபம் அஹம்பு வம் முதலானவை எதுவும் காணப்படவில்லே. தேக எண்ணத்தையும் ஜீவ எண்ணத் தையும் அரவே மாய்த்தவராக காட்சி அளிக்கிருர். அவர் என்றும் ஆத்மா பாவணயில் திடம் பெற்றவராக விளங்குகிருர். அஹம் பிர்மாஸ்மி நான் பேரஹ்மமாக இருக்கிறேன், நான் ஜோதி வடிவாக இருக்கிறேன், நான் உணர்வு மயமாக இருக்கிறேன் என்று கூறி வருகிருர். எனவே அவரிடம் தேக பா வமே கிடையாதென தோன்றுகிறது. அவர் ஒரு ஆத்மா ஞானியாகவே அறியப்படுகிருர்.

மேலும் சிறந்ததொரு தியாகியுமாவார். அவர் பரோபகார காரியத்துக்காக தனது தேக நலத்தையே துறந்தவர். பாமர மக்களால் செய்ய முடியாத காரியத்தை செய்து காட்டியவர் சுவாமி ஒம்கார்ஜீ மஹராஜ். மக்கள் நலத்தை தனது நலமாக கருதி கருதியவாறு செய்து காட்டிய காருண்ய உள்ளம் படைத்தவர். அவருடைய பேச்சு மிக இனிமையாக இருக்கும். யாரிடத்திலும் பணிவாகவும் எளிமையாகவுமிருந்து அன் பாழுகி பேசுபவர் கவாமி ஓம்கார்ஜீ. தன்ணே தாழ்த்தி மற்றவர்களே உயர்த்தி பேசும் இயல்புடையவர்.

இகழ்ச்சி புகழ்ச்சிகளே சமமாகக்கொண்டு சுக துக்கத்தை துறந்து, ஆத் மா பாவணே அல்லது பிரம்ஹ பாவணேயுடன் வாழ்ந்தவர் சுவாமி ஓம்கார்ஜீ மஹராஜ். அவருக்கு ஒளி யுலகமே சொந்த இடம். அந்த இடத்தையே போய் அடைந்தார்.

அவர் பாதம் போற்றுவோமாக,

(This article is translated from Tamil)

Sri Swami Omkarji is a great Gnani. He has demolished ego the so called snake. There was no anger, ego in him. He gives darshan with no body-conscious and Jeeva conscious. He is always in self atma conscious. "I am Brahman" (Aaham Brahmasmi), I am in the jothi form - these are the words of Omkarji. Hence, there is no body conscious in him. He is a self - realized soul.

More over, he is an example of sacrificing person. He sacrificed his life for the sake of others. He did things which ordinary people could not do. He is a kind -hearted person who is concerned with others well - beings as his own. His speeches are very sweet.

His talks with anybody is very humble and simple. He lowers himself and praise high about others with humbleness.

Swami Omkarji Maharaj lived with Brahma bhava, treated praise and abuse, sadness and happiness equally. He owned the brightened world. He reached the same place. We praise his holy feet.

545454545454545







## **PEACE GIVING - SHANTI ASHRAM**



*Prof. T.K. NARAYANAN* (Swami Swaroopananda), Madurai

சாந்தியைக் கரும் சாந்தி ஆசிரமம்

பேராசிரியர் டி. கே. நாராயணன், M. Sc., M. Phil., ஆசிரியர் "சமயஜோதி" மதுரை.

"சாந்தி"

மனித வாழ்வின் குறிக்கோள் சாந்தியை அடைவதுதான். ' அசாந்தஸ்ய குத: ஸீகம்? ' அமைதியற்றவனுக்கு இன்பம் எப்படிக் கிட்டும் என்று கேட்கின்றன நம் மறைநூல்கள்.

பெறற்கரிய பேறுகளுள் அரியதாக சாந்தி அமைகிறது நாம் பணம், பங்களா, சொத்து போன்ற பலவற்றவையும் பெற விரும்புகிரூம் எதற்காக? சாந்தியைப் பெறுவதற்காக ஆஞல் இன்றும் நம்மவரது நிலே என்ன? இத்த2னயையும் பெற்ற பின்னரும் மனத்திலே சாந்தி இல்லே முகத்திலே மகிழ்ச்சியில்லே என்ன காரணம்? அதைத்தான் மகான்கள் நமக்கு எடுத்து உரைக் கிருர்கள்.

- கபீர்தாசரின் ஒரு தோஹா இங்கு நிணேவிற்கு வருகிறது

கஸ்தூரி குண்டலி பஸை ம்ருக டூண்டை மாஹி! ஐஸே கடி கடி ராம் ஹை துனியா தேகை நாஹி!!

"மானின் வயிற்றுப்புறத்தில் கஸ்தூரி இருக்கிறது அதை அறியாமல் அம்மிருகம் நறுமணத்தை நாடி அங்குமிங்கும் அலேகிறது அதுபோல நம் ஒவ்வொருவரிடத்தும் ராமன் குடி கொண்டிருக்கிருன் ஆளுல் இவ்வுலகம் அதைக்கண்டு கொள்வதில்லே இது ஏனே?'' என்று கேட்கிருர் கபீர்தாஸர்.

நாம் தேடும் இன்பம், நாம் நாடும் சாந்தி புறத்தே இல்ஃல, நமக்கு உள்ளேயே இருக்கிறது உள்ளே இருக்கும் அமைதியும் இன்பமும் புறத்தில் உள்ள பொருள்களில் பிரதிபலிக்க காண்கிரேம். புறத்தே பாயும் பொறிபுலன்களே அகமுகமாக்கிளுல் அமை திய ற்ற மனம் அமைதியைப் பெறத் தொடங்கும் இதுதான் மகான்கள் கண்ட உண்மை, மறை நூல்கள் காட்டும் மார்க்கம்.

அமைதியான வாழ்க்கை வாழ்ந்து அமைதியைப் பெறும் அரிய மார்க் கத் தை நமக்குக் காட்டிப் போன மகான்களுள் கூடை காட்டி இடிக்கார் ஜூ ஒரு தனி இடத்தை வகிக்கிருர். தியாகமே அவரது வாழ்வின் அடிப்படை. பிறருக்காகத் தம்மையே தியாகம் செய்த ஒப்பற்ற மகான் அவர். தாம் பெற்ற ஞாணுனுபவங்களே பாமரரும் புரிந்து கொள்ளும் விதத்தில் அவர் எடுத்துக் கூறும் விதமே அலாதியானது. அரு ம் பெரும் தவம் செய்து ஒப்பற்ற உயரிய நிலேயை அடைந்த பின்னரும் கூட நம் மீது உள்ள கருணே கார ண மாக அன்றுடப் பிரச்சிணகள் பலவற்றிற் கிடையில் எவ்விதம் அமைதியுடன் வாழலாம் என்பதை வாழ்ந்து காட்டியவர் அவர்.

இமய்ஜோதி ஸ்ரீ சுவாமி சிவானந்த சரஸ்வதி மகாராஜும், ஸ்ரீ சுவாமி ஓம் கார் ஜி யும் சமகாலத்தவர்கள் என்பது மட்டுமல்லாது, ஒருவரோடொருவர் நன்கு பழகியவர்கள் ஒருவரை மற்றவர் நன்கு புரிந்துகொண்டவர்கள் ரிஷிகேசத்தைத் தஃலமையகமாக கொண்டு தெய்வநெறி கழகத்தை ஸ்தாபித்து 'Be good, Do good' See good in all' என்ற எளிய போதனே மூலம் அன்ருட வாழ்வை தெய்வீகமயமாக்கும் வழியை காண்பித்தார் ஸ்ரீ சுவாமி சிவானந்தர். தோட்ட பள்ளி சாந்தி ஆகிரமத்தை மையமாக ஆக்கி, ந ம து புகழ்பெற்ற ' Peace Prayer' மூ ல ம் உலகெங்கும் அமைதியைப் பரப்பப் பாடுபட்டார் ஸ்ரீ சுவாமி ஓம்கார்ஜி. தனி மனிதன் தனக்குள் அமைதியைக் கண்டாலன்றி புறத்தே அமைதியை ஏற்படுத்த முடியா து என்பது அவர து அடிப்படைக்கருத்து. இன்றைய சமய சமூக இயக்கங்கள் பல தோல்வி அடைவதற்கு காரணம் அந்த இயக்கங்களே முன்நின்று நடத்துபவர்களே உதாரண புருஷர்களாக இல்லாது போவது தான். மாருக ஸ்ரீ சுவாமி சிவானந்தர், ஸ்ரீ சுவாமி ஓம்கார்ஜி போன்ற ம கா ன் க ள தாங்கள் சொல்லியபடி வாழ்ந்து காட்டிய அருளாளர்களாக விளங்கிஞர்கள் 'தொண்டு செய்' என்று பிறருக்கு அறிவுரை அவர்கள் கூறும் அதே வேணியில் அவர்களே தன்னலமற்ற தொன்டு செய்வு என்று வைகள் கூறும் அதே வேணியில் அவர்களே தன்னைபெ பிறரிடம் காண்டு செய்து காண்டித்தார்கள் 'தான்டு செய்' என்றுல் கையர்களே மாசற்ற அன்பை பிறரிடம் காண் பித்தார்கள் 'தானம் செய்' என்றுல் கையந்தாத தானத்தை அவர்களே செய்து காண்பித் தார்கள். பிறருக்குத்தாங்கள் சொன்னபடி தாங்களே வாழ்ந்து காண்பித்ததால்தான் நாம் இன்று அந்த அவதார புருஷர்களே கொய்து காண்பித்





தோடப்பள்ளி சாந்தி ஆசிரமத்தின் கினயாக நீலகிரி மாவட்டம் கோத்தகிரியில் அமைந்துள்ள சாந்தி ஆசிரமும் அமைதியை நல்கும் அற்புதகேந்திரமாக விளங்கி வருகிறது. கண்ணேக் கவரும் நீல மலேச் சிகரங்களுக்கிடையே அமைதி தவழும் அற்புத ஸ்தாபனமாக விளங்கு ம் சாந்தி ஆசிரமத்திற்கு ஸ்ரீ சுவாமி ஓம் கார்ஜி எத்தணேயோ முறைகள் விஜயம் செய்து அருள் பாலித்திருக்கிருர். பக்தர்கள் புடைசூழ அவர் திரும்பத்திரும்ப அமைதிப் பிரார்த்தணேயைப் பணணுவதை நிணத்தாலே மனதில் அமைதி தோன்றும். 'ஜய ஜய ராமகிருஷ்ண ஹரி ஓம்' என்ற அவர து மஹாமந்திரம் இன்றும் நம் செவிகளில் ஒலித்துக்கொண்டிருக்கிறதும் மகான்கள் மறைவதில்லே. அவர்களது பூதவுடல் நம் பார்வையிலிருந்து மறைந்துவிட்டாலும் அவர்களது அருள் வடிவம் நம்முடன் தொடர்ந்து இருந்து அருள்பாலித்து வருகிறது. அவர்கள் காட்டிய வழியில் உறுதியாக நின்று அவர்களது இலட்சியங்களுக்காக நம்மைப் பூரணமாக அர்ப்பணித்துக் கொள்வதுதான் நாம் அவர்களுக்குச் செய்யும் அஞ்சலியாகும்.

கோத்தகிரி சாந்தி ஆசிரமம் நடத்தும் விஸ்வசாந்தி பள்ளி குழந்தைகளிடையே உயரிய ஆன்மீகம் மற்றும் ஒழுக்கக் கல்வியைப் பரப்புவதில் மாபெரும் தொண்டாற்றி வருகிறது. குறியிலாது எங்கோ சென்றுகொண்டிருக்கும் இன்றய கல்வித்திட்டத்தில் ஒழுக்கத்திற்கும் நமது பாரதப் பண்பாட்டிற்கும் முக்கியத்துவம் கொடுக்கும் இத்தகைய கல்விநிலேயங்கள் கலங்கரை விளக்கங்களாக அமைகின்றன. பாரதத்தின் தனிப் பெருமை அதனது ஆன்மீகச் செல்வமேயாகும் அந்த ஆன்மீகச் செல்வத்தின் ஒரு சிறு அம்சத்தையாவது நமது மாணவ மாணவியருக்கு அளிப்பது நமது நிலேயாய கடமையாகும் இதைச் செய்யும் மாபெரும் பணியில் மதுரை சிவானந்த வித்தியாலாயா மற்றும் கோத்தகிரி விஸ் வ சா ந் தி பள்ளி போன்ற நிறுவனங்கள் தங்களே அர்ப்பணித்துக் கொண்டிருக்கின்றன! இதற்கான ஆக்கமும் ஊக்கமும் தருவது சுமயப்பற்றுள்ள பெற்ரேரது கடமையாகும்.

ஜய ஜய ராமகிருஷ்ண ஹரி ஓம்

அஸதோ மா ஸத் கமய தமஸோ மா ஜ்யோதிர் கமய ம்ருத்யோர் மா அம்ருதம் கமய

ஓம் சாந்தி: சாந்தி: சாந்தி:

(This article is translated from Tamil)

"Shanthi"

Attainting Shanthi is the goal of the human beings.

Rarest of the rare is "Shanthi". We people want to possess money, bungalow and assets - why? To get shanthi - Peace. But, what is the state of our people? Evenafter getting all these things we don't get peace - Shanthi? What is the reason? Mahatmas are guiding only to get that.

Swami Omkarji who lived a peaceful life. And showed a way to obtain a peaceful life, gets a unique place among the Mahatmas. Sacrifice is the base of his life. He sacrificed himself for th upliftment of others. The way in which he explains his "Gnana Anubhava" is unique that even a illiterate also can understand. Out of love on us only, everafter attaining a higher status with Tapas, he showed how one can live happily amidst of many problems.

Himalayan light Sri Swami Sivananda Saraswathi Maharaji and Swami Omkarji are good friends known each other and lived in the same period. With the aim, "Be good, Do good, See good in all "and the head institution at Rishikesh Swami Sivanandaji taught "Divine Life" to human beings. With his peace prayer at Totapalli Shanti Ashram Swami Omkarji worked for world peace. If an individual cannot find peace inside he cannot find peace outside. This is the most unshakable ideology of Omkarji.

The branch of Totapally Shanthi Ashram, situated amidst of blue mountains in Nilgiris, Kothagiri is also spreading the same peace silently. Swami Omkarji visited this place many times and showered his blessings. The way in which the Swamiji chanting "Jai Jai Ramakrishna Hari Om" with devotees gives us immense pleasure. Though the Mahatmas are not present in their bodies, but still they live among us in many forms. Living in the path, which the Mahatmas showed us, is the only ARPANA we can do to the Mahatmas, that alone is the real offering we give them.

The Vishwa Shanthi School run by the Shanthi Ashram, Kothagiri is teaching spirituality and values to the students. Giving importance to culture and discipline in present aimless education system, is the real beacons of education. These are the main aims of Kothagiri Vishwa Shanthi School and Madurai Sivananda Vidhyalaya. Parents are suppose to give support to these schools.

By serving any poor, neglected one of the world, we are serving only our Lord.

Indeed the Almighty Lord comes to us in the form of the poor, the naked and forsaken humanity, so let us clothe Him, feed Him and worship Him in all forms.

This is not service, but it is work for our salvation.

## ſ

## **SHANTHI ASHRAM - ABODE OF PEACE**

#### - SWAMINI CHANDRANANDA

Anandashram

Pujya Swami Omkar, gifted with a universal vision from his early boyhood, soon realised the eternal Truth. He founded the Sri Santi Ashram, The Abode of Peace, at Totapalli Hills in the Andhra province, in the year 1917.

Santi Ashram is a beautiful place surrounded by hills and enchanting scenery.

The main objectives of the Santi Ashram are to preach the message of peace and universal brotherhood. Pujya Swami Omkar firmly believed that it is 'Individual peace' that paved the way to world peace. Pujya Swamiji wanted his followers to establish peace in their own mind first, then share it in their homes, radiate it among the community and let it vibrate from heart to heart, until it encompassed the whole universe.

Individual inner peace is the key to the world peace. When our mind is quiet our intellect becomes sharper and behaviour becomes much more beautiful.

To find inner peace, knowledge is very important. What knowledge?

Knowledge that everything is goint to change, and everything is changing.

Spirituality is a must right from the beginning, right from childhood.

Pujya Swami Omkarji's Peace Prayer is the perineal source of inspiration to all mankind. Peace prayer is the essence of the Upnishads. The peace prayer is translated in 14 languages.

Pujya Swami Omkar had a very broad and liberal heart. He had great love and reverence for the saints of all religions. All approaches to God were valid for him.

Our Sadguru, Param Pujya Purushotham Papa Swami Ramadas, Param Pujya Mataji Krishna Bai and Param Pujya Swami Satchidanandaji first time in 1951 visited Swami Omkarji while he was on Mount Kailas in Visakhapatnam, when they heard that he had donated a piece of bone from his leg to a needy child. They stayed there for theree days. Since then, Anandashram and Shanti Ashram have been very close to each other. Our Pujya Swamiji used to say Anandashram and Santi Ashram are not two, but one. Pujya Jnaneswari Mataji used to say that even Pujya Swami Omkarji used to say the same thing.

Santi Ashram, is currently rendering active service to the poor and needy, under the able and loving guidance of Mother Jnaneshwari, who was appointed by Pujya Swami Omkar as his successor.





It is not slogans and statements that will bring peace to the world but a life long striving to produce peaceful human beings. Shanti Ashram is an example for this. It is striving to produce peaceful human beings.

Santhi Ashram is also called "TAPO BHUMI". Many Mahatmas did their tapas before their sannyas. This child also had the rare opportunity of doing Tapas before her sannyas in this sacred place under the able and loving guidance and blessings of Pujya Mataji.

We can only convey that in Mata Jnaneswari's sacred presence, words and thoughts do not come, we can only enjoy the Peace within. This is our personal experience.

Mataji has surrendered everything to Pujya Swami Omkarji. For her all is Swamiji. Everyone is familier how Pujya Jnaneswari Mataji has worked day and night serving the humanity during all these years. There is no doubt that Swamiji Maharaj Himself is working through her. She is always thinking of others, never for herself. One can say by the way she looks, moves and acts that her mind, heart, body and soul are humble and pure. Her teachings also reflect that purity, being simple and direct to the heart. Really mataji's way of life is her message. It is difficult for me to describe Pujya Mataji...... no words come. I can only feel her glorious and Divine Presence.

Mataji is matchless for her guru-bhakti. She sacrificde her personal interests to carry out the wishes of Swami Omkar.

This child also takes this opportunity to express her gratitude and heartfelt prayer to most beloved Mataji for all that she has done personally. She poured her Grace on this child in abundance. This child bow down with reverence by keeping her head at Pujya Mataji's Louts Feet and seek her blessings.

On this auspicious occasion of the centenary celebrations this child pray to the Lord of the Universe to Bless all at Santhi Ashram with all the strength and courage to carry on the ideal placed before them with peace, love, enthusiasm and dedication.

> OM SRI RAM JAI RAM JAI JAI RAM OM SHANTHI! SHANTHI! HARI OM TAT SAT

> > 526262626262







## MY VISIT TO SRI SHANTI ASHRAM, Totapalli Hills

#### SWAMI GURUBHAKTANANDA

Divine Life Society, Rishikesh

#### **The Abode of Peace**

Shanti Ashram - was a must for me to spend some much - needed precious quiet time after the very strenuous 2-year Sandeepany Vedanta Course at the Chinamaya Mission, Mumbai. It provided the perfect atmosphere for deep, inner introspection and reflection upon the Vedantic truths we had assimilated there. I was accompanied by another student of the same batch, who wished to be there for the same purpose.

The Abode of Peace is truly a creation of God, executed through His divine instrument, Pujya Swami Omkarji, and currently administered by his formost disciple, the saintly and motherly Pujya Mata Jnaneswarji. The Institution was begun in 1917, and is thus nearing its grand Centenary year of unbroken service to humanity, nurturing hungry and thirsting souls who come there for inspiration and silence in the midst of its rare natural surroundings.

Thirty-two years have elapsed since the Mahasamadhi of its great Founder. In that period the institution has made steady growth at a very natural pace. As a bud imperceptibly blooms into a beautiful flower, the Ashram is blooming day by day, spreading its fragrance to all mankind worldwide. Pujya Mataji is now well into her 80's, but she is the fountain of inspiration to many an aspiring spiritual child who is fortunate to sit at her holy feet in silence. A word or two from her is sufficient to make one re-dedicate himself with full vigour in his Sadhana.

### Mother Jnaneshwariji

Mataji is the crest-jewel embodying Pujya Swami Omkar's spiritual vision. She personifies all that is best in human life as well as Divine Life. A mother and a Goddess at one and the same time, she nourishes her longing children with motherly sweetness, and tenderly implants in them seeds of spiritual wisdom without any effort on her part. Spiritual fragrance and glow radiate from her loving heart even as the rays of the sun fall onto the trees and plants and make them grow without ever being noticed or applauded. Mataji's dedication to her beloved Master is a great inspiring lesson to her children.

The Ashram is very simple, feigning no spectacular buildings that may attract tourists or the multitude of pilgrims. In an age of rampant externalization of spirituality in the form of exquisite temples and huge modern structures with all modern electronic and living facilities, Shanti Ashram has maintained a utter simplicity. For the entire period that we were there, there was no internet connectivity. That would have easily deflated the expectations of many a modern seeker who is well glued up in our technocratic society. But Shanti Ashram still survives. Its glory does not rest upon modern media exposure; God has found **human hearts** to be a more suitable medium to express His glory!





With all that, hundreds of piligrims do come daily to offer their worship at the Shiva Linga at Vishwanath Mandiram, the highest point of the Ashram, bordered by the dense natural forest which sits as a canopy over the Totapalli range of hills. The Ashram's fifty or so cows freely graze on any part of the Ashram's 80 acres of rich pastureland. The monkeys come down from the hills occasionally to celebrate their "Festive Days" in the Ashram, with the blessings of Mataji. The crows and multitudinous variety of birds abound on the trees of the Ashram.

Truly, a more ideal surrounding for one's spiritual Sadhana is rare to find in this 21st Century. My friend found the conditions here excellent for him to study and do revision of key texts of the Course. He also had the blessed opportunity of giving five discourses on the sixth chapter of the Bhagavad Gita, which had to be translated into Telugu for the congregation. Thus, the Ashram provides opportunities for young, talented students to express themselves and offer their knowledge as worship of God.

#### Swamini Vinamranandaji

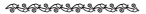
Whilst age may restrict Pujya Mataji's influence to the silent sittings at her feet on her verandah, the Ashram's bustling activity is continued under the humble supervision of the ever-smiling and dynamic personality of Swamini Vinamranandaji. Through her dedicated life of utter simplicity and readiness to serve the Ashram in all departments, the future of this Abode of Peace is being ensured. Swamini's simplicity is amazing to the visitor. Such tireless service can only be founded securely in the depths of spiritual wisdom which she expresses through her every act. She, too, has been a graduate of the Telugu Vedanta Course offered by the Chinmaya Mission. She is a tower of strength to all the Ashramites. Her leadership is one that is set by example rather than by command.

All these together made experience at the Ashram a very rich one indeed. I stood aghast to see how our ancient spiritual tradition can flower without any dependency on the power of modern media. Sprituality, indeed, can be promoted by spritual hearts alone. There is no other alternative known to mankind.

#### **The Peace Prayer**

Shanti Ashram, in thus relying solely on this foundation for ensuring its growth, is perhaps one of the few spiritual organizations in the country that has been successful in its experiments to promote the spiritual welfare of humanity worldwide without much publicity. The rock-bottom foundation of its success lies in its ardent faith in the power of the "Peace Prayer" composed by its illustrious Founder, Pujya Swami Omkarji Maharaj. The 21st of every month is marked as the birth-date of Pujya Swami Omkar (born on 21st January, 1895) by Akhanda recitation of this prayer throughout the day.

May the torch which he set aflame nearly a century ago, gain in brilliance as we approach the Centenary of this formidable instrument of God's Peace - Sri Shanti Ashram.





## THE VEDIC YAJNA RITUAL AND THE LAW OF SACRIFICE

#### - SWAMI MANANANANDA

At the heart of Vedic Karma - Kanda is the "Yajna" ritual. It is a ritual of offerings accompanied by chanting of Vedic mantras. This ancient ritual is performed by offering and sublimating the havana samagri (herbal preparations) in the fire. The sublime meaning of the word yajna is derived from the Sanskrit verbal root "yaj", which has a three - fold meaning of worship of deities (deva pujana), unity (sangati karana) and charity (dana). An essential element of this ritual is fire - the divine Agni, into which oblations are poured, as everything that is offered into the fire is believed to reach God.

It is at this point that one starts wondering and pondering as to what could be the basis for this belief. And this leads one into an engrossing journey of speculation and reflection to get an insight into the working of the minds of the Vedic thinkers - the Rishis.

But before embarking on this journey, let us understand "The Law of Sacrifice". The entire creative process is governed by this law. Here, we discuss it in relation to life-forms. In the whole of our solar-system, life-forms have been found only in our planet - the earth. These life-forms can be broadly classified into two types: (1) The primary life forms, and (2) The secondary life-forms. The whole of the plant kingdom can be called the primary life-form and the whole of the animal kingdom can be called the secondary life-form.

Coming over to the humans, it could be that initially it was muscle power which was the governing factor for deciding supremacy among them, but later it changed to brain power.

Now the time has come to begin our journey of speculation to explore the cause of the belief of the Rishis that oblations poured into the divine fire - Agni reach God. By going through this journey, we will discover, how marvellously the "yajna ritual" got tuned with the natural law of sacrifice, and how in due course of time it evolved into the "Yajna concept" of sacrifice, to be sublimely tuned with the divine law of sacrifice.

It is the dawn of human civilisation. Aryan has just learnt the skill of cultivating the land and has settled down in groups giving away the hunter - gatherer way of living. He can now articulate a few words with his speech organs and thereby is mastering the art of verbal communication. So the most perfect language of the world - Sanskrit - has started taking shape. Of course, the invention of the script is still a far cry. He has understood the importance of fire in his life but has not yet been able to master the technique of igniting it. So, fire is very sacred and must always be kept burning.





He finds that there are certain powers of the nature which are beyond his capacity to control and manipulate. These forces of the nature are sometimes beneficial to him and sometimes harmful. He wishes that these natural forces be always kind to him. He gives vent to his imagination. He imagines that these natural forces are controlled by various beings; beings who are superior to him - by Gods, by Devas. He defies these forces of nature.

If only these Gods could be appeased by him, then the forces of nature under their control would remain benevolent to him. But where do these Gods reside? Well, he can very well see that the Sun God is moving up above in the sky. Similar is the movement of the Moon God. Rains pour down from the sky. Clouds form up above in the sky. Lighting strikes those clouds up above in the sky. The gentle winds and the violent storms also seem to be coming from higher up. So, the Gods of all these forces must also be residing in a world which is far above the earth, somewhere there in the sky - in the Heaven. But then, how to reach them? Here, the Fire God - Agni comes to his help. he has observed that anything poured into burning fire gets converted into smoke and smoke naturally moves upwards. Therefore, he will appease these Gods by feeding them with delicious things by pouring them as oblations into the sacred Fire which will then get converted into smoke and this smoke by moving upwards will thus reach the various Gods. The Gods thus propitiated and satisfied, will make nature kind and bountiful to him. Thus is born the most ancient ritual of the world, the Vedic ritual - "THE YAJNA". In the process, consciously or unconsiously, the Vedic Aryan tunes himself most miraculosly and most marvellously with the natural law of sacrifice by voluntarily sacrificing himself to beings who are superior to him.

Now, as the Vedic Aryan kept performing his "yajna" ritual in a spirit of sacrifice, mother nature became more and more magnanimous towards him and showered him with her graces in bountiful measures. He got more and more visions of these Gods and inspired by mother Nature sang more and more hymns in glory of the Gods. The Vedic Aryan became a Vedic Rishi. And then, in a supreme revelation, the mystery of the entire creative process was revealed to him - that it is a supreme sacrifice of the Creator - Prajapati. The realisation dawned on him that he should sacrifice himself not only to Gods superior to him, but his whole life must become a life of sacrifice to be in harmony with the sacrifice of the Creator. He vowed to sacrifice himself compulsorily every day (1) to his preceptors and prodecessors (Rishi Yajna); (2) to the various Gods (Deva Yajna); (3) to his ancestors (Pitri Yajna); (4) to all other human beings (Manushya Yajna); and (5) to all other life-forms (Bhuta Yajna). He decided to do the "Pancha Maha Yajnas". Thus the "Yajna" ritual became the concept "Yajna" - a concept of sacrifice. And thereby, the Vedic Rishi tuned himself most perfectly and most sublimely with "The Divine Law of Sacrifice". It is this tuning with the divine law that gave a dimension of eternality to his religion and there by made his religion, the Vedic religion an eternal religion - "THE SANATANA DHARMA".



## **MOTHER MARIA ENTRICAN**

#### - EXCERPTS FROM SWAMIJI'S AUTOBIOGRAPHY

It was my Second Journey to American in 1923. In America, the order of Rosicrucians is one of the most famous organisations, and it has branches in all the great cities of the U.S.A. with schools, meditation centers and publications. I do not remember how they came in touch with me and Santhi Ashram, but the Founder and President started to write extending an invitation to me to visit all his Rosicrucian Centers through out America. There was one Mother Maria Entrican and her husband Mr. Ralph Entrican from Philadelphia who through my 'Poorva Janmasukrutham' or past connection in past births, took a special liking for me and considered me as their own child. They were kind enough to offer me all the expenses towards my passage to America. Atma Ram a boy of twelve years, the son of Mr. Kakkirala was so devoted to me. I thought of taking Atma Ram to America along with me. I made him write letters to Maria and Ralph Entriken. Both of them, as they were childless, felt deeply drawn towards Atma Ram and towards me. Atma Ram's parents also were happy that their son was going with me. We left Diamond Harbour at Calcutta after forty four days to reach America. Ralph Entrican was there on Ellis Island waiting for us. After they saw all the papers, the authorities allowed us to land in New York City. From there, Ralph took us to Philadelphia.

When we reached Entrican's lonedy home, Maria was not in the hall to receive but was waiting upstairs for us in her Puja Room, the Holy sanctuary. Maria embraced me and there were tears of ecstasy in her tender eyes. I too was deeply touched with her Divine love and our meeting was too sacred to be described in these finite words. We spent a long time in complete forgetfulness of body, mind and the world, lost in Divine Ecstasy, feeling only His Presence within, without and all around. Later on Ralph joined us with Atma Ram and then we had a short prayer by Maria gloriyfying God.

Maria's Holy sanctuary was very edifying and it was here that she spent hour after hour in fervent prayers and deep meditation. Her devoted life had been from the beginning unusually sacred and mystical, for God has been leading her step by step and has blessed her with many spiritual signs and mystical symbols.

I really felt that I had a new birth with the Holy touch of the Divine Mother's blessings and Love. Divine love of Maria made me know what **Motherly Love** is.

I was given the chance to spend most of my time, hour after hour alone in the Holy Sanctuary. In 1923, Sri Mariya Ashram was started, not in the name of individual but in the name of Parasakthi. On an auspicious day the Ashram was founded and felt within that I should bless Mother Mariya and Brother Ralph by giving them spiritual names chosen according to their temperment.

God through this instrument, was pleased to bless Mariya with the spiritual name of Saraswathi Devi and Ralph with the name of Suryananda. The Ashram helps to propagate the sacred ideal of spreading peace from heart to heart. The most essential and powerful motto of Ashram was, It is individual peace which paves the way towards Universal Peace to establish, 'IT' from your own heart, then spread IT in your own home, radiate IT in your community and thus let IT vibrate from heart to heart until IT pervades and penetrates the whole Universe. Through your pure and ideal life of PEACE.

Maria and Ralph were worried seeing me always confined to the puja room upstairs where I would all my time, hour after hour absorbed in God. For reasons of health, especially on Saturdays and Sundays. Little Atma Ram and I were taken out in their comfortable car for long rides in the woods. During the first year in Philadelphia the blessed hours that I spent in the Holy Sanctuary of Mariya remains precious and memorable always. Thus, months rolled by and we were always busy with devoted visitors, aspiring students. I tried to help and serve them all according to their needs and temperament and I made them keep spiritual diaries which I said were compulsory and indespensable for Sadhaks. The diary would generally cover the following five main points - Self - determination, Morning meditation, continuous Consciousness, Evening Meditation.

As there was so much work to be done in the Mother Ashram and all the devotees were calling for our return to India. Even before we left the Ashram in Philadelphia, Mother wept for her heart was nearly broken. In 1928, call from Mariya drew me back to the shores. I was happy to be once again in the Sri Mariya Ashram. She received me with tears of ecstasy in her Shrine in Silence. We had a deep, loving meditation and game grateful thanks to the Almighty for the safe return. I spent some of the happiest days of my life in Philadelphia in the Mariya Ashram branch, in the shrine of Room of Mother Mariya. She watched over not only my health, but also over my spiritual life and progress with Mother's love, tender care and affection. She collected my inspiring thoughts from the letters which I wrote to her during my absence from the Mariya Ashram. She made them into two landy note books with the title 'SOUL OF OMKAR' and presented them to me.





## MY ASSOCIATION WITH SWAMI OMKAR

- Dr. M. CHENNA REDDY Ex. C.M. (A.P.), Ex. Governor (U.P. & T.N.)

The KATHA Upanishad, one of the most poetical Upanishads, begins with the question - "When a man dies, there is a dispute, One party declares that he has gone for ever, the other insists, that he is still living. Which is true?" The sphere of mataphysics, philosophy and religion is really filled with various answers to the question, and so long as there is death - infinite yawning chasm - human mind is bound to recoil and ask: "Is this real?"

Reading History between the lines, we find that Indian saints and seers solved this question ages ago, when the so called modern world did not exist even. The Vedic sage proclaimed - "Hear, ye children of immortal bliss! even ye that reside in higher spheres! I have found the Ancient One who is beyond all darkness, all delusion: Knowing Him alone you shall be free from death over again".

Over and above the dreadful combination of unforgiving laws, not an endless prison of cause and effect but that at the helm of them, in and through every particle of matter and energy, stands One by whose command the wind blows, the fire burns, the clouds rain and death stalks upon the earth". Indian sages proclaimed at length that the Absolute can only be realised or thought of, or stated, though the relative. And the images and idols are simply so many symbols to manifest the spirtitual ideas on.

Concretising the concept more, Lord Krishna says - "I am in every Religion as the thread through to string of pearls. Wherever thou seest extraordinary holiness and extraordinary power, raising and purifying humanity, know thou that I am there". This is the gist of all our philosphies and thought. Even the Buddhists or the Jains who do not depend on God, the whole force of their religion is directed to the great nucleus truth in every religion - to evolve God out of man.

Religion, in its different manifestations, forms the very soul of the Indian Nation - sometimes dimmed and sometimes effulgent: In its vast and varied forces, movements, motives, ideas, forms and art of creative life energy, it has projected itself in different ages as a single continous process and for scores of centuries, it has been enriching the world with its inestimatable treasures. While the concept of Religion today must broaden to embrace all that is 'good and great' in the world, bearing meaning and purpose to modern sciences, we should keep in view that if we try now to form a new character, the inevitable result will be the split of the national personality and extinction of the race sooner or later.

I have had privilege of visiting the Ashram and having the *Darshan* of Swamiji on many occasions and amidst the worldly tumults and turmoils. I must confess I was blessed with perfect peace and bliss during the moments.

The history and growth of this Ashram is a saga of a great and elevated life of Swamiji and his personal spiritual efforts to help and awaken men and women. He is an embodiment of selflessness and Sacrifice and sincerely pours out his heart for the cause of real happiness of humanity, which, he has been firmly preaching is possible by constant realization of God's Omnipresence God's Omniscience and God's realization. They apparently look very high sounding and difficult matters of spiritualism, but when one starts giving constant thought to these basic facts, one not only gets the realization, but would get the necessary help, guidance and strength to do whatever work that has been allotted in the best possible manner, as he always feels God's presence. And all that one would be an offering to God. It is both strength to do properly and also a great relief for not getting either swollen-headed on victories or perturbed and dispirited on failures.

Swamiji has thus given a simple but powerful peace prayer 'mantra' and during all these years, large number of people in thousands of lakhs, in India and even outside, have been largely benefitted by this 'mantra'. This Santi Ashram is the personification of Swamiji's ideals and 'mantra'.

The occasion of the celebrations of Diamond Jubilee, is therefore, a great event and I am confident it will re-inforce the great impact it has created on the Society.

On this auspicious occasion, I offer my affectionate 'pranams' at the feet of Swamiji and wish the celebrations all success.



Of all the gifts alone Wisdom is the highest, for it is real Eternal and everlasting. Suppose you Feed a man, will he not get hungry again? Suppose you clothe a man, will he not have to change his clothing? Suppose you educate a man will that help him to realise God? As such the real gift is the gift of Wisdom.

## TRUE FRIENDSHIP

- Dr. K.V. RAMA RAO, Ph.D

In his Autobiography, in the chapter entitled "The Message of the Ocean", Swami Omkarji writes about an interesting meeting, as a prelude to his divine communion with mighty (Atlantic) Ocean.

"Atlantic City, New Jersey is a well known beach resort close to both New York city and Philadelphia, where we often went for rest and had deep mediations on the white sands, facing the ocean.

"It was here that I first met Swami Yoganandaji and we became lifelong friends. He visited me in New York and also came to our ashram in Waltair in India. His beautiful inspiring songs have always given joy to one and all. One song, only a few lines, has been the inspiration of my life:

"I will sing Thy Name I will drink Thy Name Until I get all drunk O, with Thy Name."

This meeting happened somewhere in the early part of 1929, during the second of Swami Omkarji's many visits to America. It was a meeting of two great souls, "Mahatmas", great lovers of God. Self-realised Masters. There was instant recognition of the deep love abiding in each other's heart. They realized that they were two blissful waves on the bosom of God, divine children, playfully roaming on the shoreless shore of this world.

That is how they were able to share a bed for a night, share a joke and share a laugh. Let us hear swami Omkarji further:

"I remember one amusing incident of those days in Atlantic city. Swami Yoganandaji came to the beach for a day, and as the resort was crowded, he could not find a place to stay. I offered to share my room with him, and as there was only one cot, both of us had to sleep on it. At the hour of dawn, when we arose, he asked me smilingly: "Swamiji, did I snore in my sleep? I hope that I did not disturb your sleep." I replied: "Dear Swamiji, it was not like snoring at all, but like something I have never heard in all my life, a big sound coming from such a huge engine. I took it for some kind of yogic exercise and I watched it all the night". In his sweet, loving way, he roared with laughter at my words. Later on, he cooked some Indian curry and other dishes, and we partook of the meal in His Name. He always had a kind word, a loving joke and a thoughful suggestion to narrate to friends, students or audience, whether the occasion was a large meeting or a simple meal with a few friends".





Swamiji mentions that Yoganandaji visited him later in New York and also in Waltair, India.

It is probable that when Swami Omkarji was confined to bed in the New York Peace Centre after the bad fall on ice, Swami Yogananda ji visited him. It was his second and perhaps last visit to the East Coast of America - in 1929-30. During the decade 1920-1929, Swami Yoganandaji was very busy with his classes, lectures, crosscountry tours and Kriya-Yoga initations. He purchased the Mt. Washington property in Los Angeles in 1925 and established the international Head Quarters of *Self-Realization Fellowship* there. But, inspite of his busy schedule and tremendous activities, he continued his friendship with Swami Omkarji, because it was "Atma - Relationship".

During his short visit to India in 1935 - 36, Yoganandaji made it a point to visit Shanti Ashram at Waltair. (It is interesting to note that in recent years, the wide road in front of our Waltair Shanti Ashram was named "Paramahansa Yogananda Marg").

#### There are a few interesting Parallels in the lives of these two Mahatmas:

- \* Both were born in the month of January
- (Yoganandaji January 5, 1893 Omkarji January 21, 1895)
- \* Both lost their dear mothers very early in life (and their fathers played the dual role of mother father for them).
  - \* Both established their organizations in 1917.
- \* Both Shanti Ashram and Y.S.S. of India are celebrating their Shatabdi One hundred years of useful existence and service to Mankind in 2017.
- \*Both believed in the brotherhood of man under the Fatherhood of God, and both of them served their brethren in both East and the West, as children of the same one God, as expressions of one's own self.
- \* Both believed that nothing happens by accident or chance, and everything proceeds according to a divine plan.
  - \* Both believed that individual "Peace" paves the way for world peace.
- \* Both had a great sense of humour and were able to laugh at themselves. Both Mahatmas saw through the play of Maya. They reached the core of Truth as Eternal Joy.
- \* Both knew that human life is like a dew drop on a lotus leaf. Inner life is more important. We should not take the outer life seriously at all. We should be able to see God's hand in everything. "Finding God is the funeral of all sorrows" said Sri Yukteswarji, the guru of Yoganandaji.

Swami Omkarji himself spread Sweetness and Light, his wonderful Peace, wisdom and love to everyone, in all places, at all times, even when he was bed-ridden in a plaster cast for weeks on end, or in the hospital for surgery. He never cared for himself, his physical body or its comforts. He was a true messenger of Peace, Light and Love.

May his love continue to bless and guide us all. May the ideal friendship between Yoganandaji and Omkarji shower peace on the earth and inspire us and guide us.

Om Tat Sat







## THE WAY TO SHANTI ASHRAM

- JUDY LAW - Canada

It was at the beginning of my 6th year in India that I came to Shanti Ashram. Walking through the gates of the Ashram, I was feeling uncertain and apprehensive about coming to an unknown place, an unfamiliar Ashram. I had spent very little time in South India. Yet here I was.

Before arriving at Shanti Ashram I had been staying in a remote region of the Garhwal Himalayas, in Uttarakhand, in a place my Guru had established. At the behest of his own Guru, Swami Rama of the Himalayas, Swami Hari had overseen the construction of a primary school there, as well as a small Ashram. I came in january of 2009 and remained there for 5 years, teaching English Grammar at the school, and working in the vegetable, fruit and flower gardens.

It was after this period of my life came to an end that I came to Shanti Ashram, the mother ashram, in Andhra Pradesh. I was not looking for another Ashram; it simply happened this way. I spent 3 months in the ashram that first time. It is a place that has a real 'lived-in' feel to it, a place with a strong spiritual foundation. I read Swami Omkar's autobiography, which told of how he came to the place in 1917. It is a remarkable story, so frankly and openly told. Through Swami Omkar's spiritual fervor and devotion Shanti Ashram come into existence. I felt very blessed to be in this place, 97 years later.

The ashram is a very peaceful place, with some special locations in which to do meditation. It is wonderful to see many elderly people living out their final years in a place they can freely engage in their religious and spiritual practices. I have often felt that these are very fortunate people indeed!

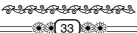
I noticed how hard the Kitchen Staff worked, and always with smiles on their faces and in the spirit of Seva. Because the food is prepared with love, it always agreed with me and I could really enjoy it.

It warmed my heart to see the cows and calves tended to in a very caring way. If the animals living in an ashram are fed well and cared for properly, it makes me feel very happy. Distress of any living thing in an ashram, including plants and trees, should not go unnoticed. Over the years I have come to view ashrams - true ashrams - as places to develop and enhance sensitivity within our own hearts.

Seeing the spirit of service within Shanti Ashram is uplifting. So many children, many of them orphans, are receiving education and a nurturing home too. Their presence, and their happiness and well-being add much to the life and heart of the ashram!

It touched me deeply when I read about great souls that had regularly visited or had lived in Shanti Ashram over the years. Sri Swami Sivananda, Sri Swami Chidananda, Sri Swami Padmanabhanandaji, Sister Sushila Devi and others, have graced the place because of Swami Omkar's love. And then there is Mataji.

At the feet of Mataji, the uncertainity I had felt in the beginning soon dissolved and I could feel a sort of familiarity. And then, a blessed recognition: Mataji and my guru were no different. Here was the same complete selflessness, patience, humility, devotion, love. What a tremendous opportunity to be in such a presence, once again ! I pray that I never take it for granted this precious blessing. It is available to all who come to Shanti Ashram.









## **HUNDRED YEARS OF SHANTI ASHRAM** THE ABODE OF PEACE

- Sadhu Prof. V.RANGARAJAN

Founder Trustee: Bharatamata Gurukula Ashram

"The *Peace* which is your Birthright - The Common Heritage of everyman which cannot be bought for any amount of wealth in the market, you can get it free here, provided you are pining for Peace. Do you want to have Peace? Is your soul longing for Peace? Is your cry for Peace deep and intense? What is life without Peace? My offering to the world of humanity is the Abode of Peace. A hearty welcome awaits you here, and also to each and every aspiring devotee in all religions and nations. I am in ecstasy, for I have something that I can share with you. I am grateful to the Almighty for using this as an instrument to create this Abode of Peace, for your benefit and for the common good of all." - This is the message that Swami Omkar, Founder of Shanti Ashram, the Abode of Peace, gave to all the seekers of Peace - Ananda inviting them from every nook and corner of the world.

Swami Omkar was born on 21st January 1895 in a well-to-do family in East Godavari District. His parents were without children and prayed fervently to God in the hope of getting a child. On an auspicious day, a Mahatma came to their home and blessed the couple and a little baby boy was born to them. They named him Venkateswara who later grew up to be great saint, Swami Omkar. Venkateswara's mother died when he was very young. His father became both father and mother to the little boy. He was utterly devoted to his son and gave him everything he desired, both materially and spiritually. Venkateswara had a little sister who looked after all his needs until she was twelwe year old, But she was not to live long and very soon passed away. Venkateswara was educated at Pithapuram and Visakhapatnam. The influence of spiritual masters right from his boyhoold turned him into an introvert and when he was eighteen, he had even developed powers of concentration and prayers and could cure mental and physical afflictions.

He visited States of America on an invitation of Mother Maria. In the Himalayas he assumed the name Omkar, and spent many years in deep meditation. He developed a good rapport with the priests of Swargashram in Rishikesh. On his return to Andhra, he settled down in Samalkota and with the help of villagers, set up a hut in the forest area. He was a source of inspiration and help to the poor villagers.

On the invitation of his devotees, he again visited USA, where the devotees had formed Peace Centres for his meditation classes. He met with an accident in which he broke his thigh bone and was laid up in bed for many months. After his return to India he founded the Sri Shanti Ashram, the abode of peace, at Totapalli Hills in East Godvari District of the Andhra province. In the Eastern Ghats, a beautiful and peaceful forest area by the side of Mallikarjuna Dhara water-falls, amidst solitude and peace, is Shanti Ashram. A dedicated American devotee, Ellen Saint Clair Nowald, who later came to be known as Sister Susheela, joined the Swami in serving the people in the Totapalli Ashram.

Swami Omkar was a great Karma Yogi. From dawn to dust he would be engaged in endless activity helping devotees in their spiritual progress, watering the plants, or feeding the animals. He had a very compassionate heart from his very boyhood, and would not hurt any living creature. He loved plants and would often talk to them.

He also set up an Ashram at Waltair. He stayed in Rishikonda, a hill protruding into the sea at Lawsons Bay at Waltair observing fast and silence for forty days and this sadhana gave birth to his masterly exposition of spiritual experiences in **The Hours of Silence and Cosmic Flashes.** 

Like the great Rishi Dadheechi who donated his back-bone to make the Vajrayudha of Indra, Swami Omkar also proved himself to be a Rishi and Tyagi when he donated the bone of his own leg to a young girl who had met with an accident. Even the girl's father could not believe Swamiji's offer and devotees who knew well that the sacrifice will permanently invalidate Swamiji tried to dissuad him, but the Swami persisted and made the sacrifice.

Swamiji started another branch of the Shanti Ashram in Kothagiri in the Nilgiri Hills in the Western Ghat. The Ashram and its branches grew in leaps and bounds with devotees from USA, China, Japan, Germany, England, Switzerland, Canada and south Africa started pouring in as seekers of peace and tranquility. Soon High School, home for the aged ophanages and hostel for students, mobile dispensary and hospital, veterinary hospital and a beautiful garden and orchard came up in the two hundred acres of the Ashram. Many saints visited his Ashram and stayed with him for some time. During the early years of his life as a monk, the Divine Master, Swami Sivananda, also stayed as Shanti Ashram for some months and served the sick. Many years later, Swami Omkar, too, visited the Master at his Ashram at Rishikesh. Both the saints had great love for each other.

Swami Omkar evolved a symbol for the Ashram which represented the various relegions of the world and propagated the universal and eternal truths presented by the great Rishis of Bharatavarsha.

Poojya Mataji Jnaneswari is the successor of the Swami and her tapas and Sadhana has turned Ashram into an international centre for peace and spiritual progress of the entire mankind. This writer had the opportunity to hear about Mataji when he was in South Africa on an invitation from Pujya Swami Sahajananda, Founder and Head of

Divine Life Society of South Africa, in 1984, to edit the prestigious publication of the DLS of South Africa, THE YOGA LESSONS FOR CHILDREN, which was released on the occasion of the Centenary of Swami Sivananda. The Swamiji in South Africa wanted his sadhu to call on the Mataji after his return to Bharat and this sadhu did so. The Mother's deep foresight and spiritual vision was revealed to this sadhu on the occasion. This sadhu used to wear an ochre shirt and white dhoti during his stay in South Africa, Mauritius and the devotees and the Swamis there addressed him as Professor. When this sadhu called on Mataji at Todapalli Hills, she received him addressing him as Swami and even presented a pair of ochre dhoti and angavastram to him. This sadhu accepted it as an indication of something that was to happen to him. Soon after he returned to Chennai, on the auspicious Jayanti of Papa Ramdas of Anandashram, Kanhangad, his illustrious disciple, H.H. Yogi Ramsuratkumar of Tiruvannmalai gave sanyasa deeksha to this sadhu on April 26, 1988, at Banyan Tree Cave in Tiruvannamalai where Papa had sat and meditated. Somebody has sent him a pair of Ochre dhoties and angayastram, He himself used to wear only white, but he thrust the ochre clothes into the hand of this sadhu with his humorous, but thoughtful order: "You are like a police man and while on duty you have to be in your uniform. You go out to preach dharma inside and outside the country and you have to wear this ochre robe which is your uniform!" This sadhu marveled at the deep foresight of Mataji Jnaneswari.

On the occasion of the Centenary of Shanti Ashram, we pay our humble homage to Poojya Swami Omkar and also pray for the long life of Poojya Mataji Jnaneswari in the service of spiritual seekers from far and wide.

Sri Gurubhyo Namah! Vande Mataram!

526262626262

#### Some saint has prayed:

"O Lord, keep me from my friends more than mine enemies. Through your enemies you can become alert and aware.

36

Always remember that Truth alone triumphs in the end.





## **SRI SHANTI ASHRAM - AN ABODE OF PEACE**

- Smt. SUVARNI RAO

My association with Sri Shanti Ashram spans over four decades. My mother-in-law, Smt. Manorama Rao used to speak highly of Shanti Ashram, her association with Swami Omkar was since her childhood. Her mother, Smt. Kamala Devi Tombat and father, Sri Ananda Rao Tombat were staunch devotees of Swami Omkar. Every vacation of theirs was spent at the Ashram. Their kuteer remains in the Ashram even today and Swamiji has fondly mentioned the Tombat family in his book, 'Autobiography of Omkar'.

I first came to know Swami Omkar when I visited the Ashram along with my husband. Dr. Ravi Rao four decades ago. Swamiji was an epitome of peace. I also met Poojya Mataji and her sister Santhi. Over the years, even my daughters, Preeti and Rekha have been blessed by Swamiji and Mataji Jnaneswari.

Thereafter I met Swamiji a couple of times - once, when he stayed with us at our home in Bangalore, then at Kotagiri Ashram and also at Hyderabad. Swamiji had healing and yogic powers. Once, during his stay at Bangalore, I had a severe eye problem and my eyes were watering. During the satsang, Swamiji kept on staring into my eyes from where he was seated and lo, the watering of the eyes stopped immediately!

After Swamiji attained Mahasamadhi in 1982, we have been visiting the Ashram regularly and whenever Mataji comes to Hyderabad, we visit her. Our most recent visit to the Ashram was in November 2015 and although our stay was short, we enjoyed every moment spent there.

Walking, talking to Karunamayi Mataji. She has brought about several changes in the Ashram and caters to everybody's needs - be it the school, old age home, hostel for boys, dining area, goshala etc. To every visitor who comes to the Ashram, Mataji says 'Recite the peace prayer and that is the biggest seva you can do to the Ashram'.

Today, I am proud to say that since five generations, we have been devotees of the Ashram. Sri Shanti Ashram continues to be an oasis of peace and spirituality, far from the chaos and harsh realities of life. May the Ashram thrive for many more years and spread the message of peace and love! May peace Be Unto All!







## MISSION OF PEACE

"STHALABHOGAM SILA MAAHATHYAM"

- Y. SESHAGIRI RAO, Kakinada.

The cited phraseology is exactly suitable to the history of the Santhi Ashram. The meaning of the above phraseology that some barren land becomes a holy place of religious center or piligrim place. Once the Ashram place was thick jungle with thorny bushes and rugged stones and a range of mountains. The place was infested with wild animals and beasts like cheetas, bears, wolves, crawling poisonous snakes. In the middle of the forest there is only one mango tree. H.H. Omkar Swamiji with iron will and hard work changed the place into a beautiful Ashram with lovely hermitages, gardens with fruit and flower trees.

The evolution of divine soul, H.H. Omkar Swamiji is to give shelter to many people in the Santhi Ashram and devotees irrespective of caste, creed, colour and nation. Though there are many religions Omkar Swamiji preached only one regligion i.e., the religion of Love and Peace.

The Santhi Ashram cordially welcomes the devotees, guests and visitors for spiritual sadhana for the individual as well as Universal Peace. Regular worship, rituals homas and prayer for the individual and world peace are being conducted in both at the Samadhi Mandir and Viswanadha temple which is situated in the Ashram. The Ashram is couched with ripe spiritual experiences of Guru Dev Omkar Swamiji. Swamiji was gifted with Universal vision of Peace from his childhood. Swamiji showed the religious path to humanity by preaching not to relay on anyone but try to see your own Inner light. Swamiji is a real saint sowing the seeds of peace in everyone. It is individual peace that paves the way to Universal Peace.

The ideals of Santhi Ashram are more practical and within the reach of every human being. It shows the messages of seers, saints and sages of the past and the present. Ashram is dedicated to the sincere, selfless service to all. Devotees and visitors are encouraged to attend the spiritual programmes and make fullest use of the uniqueness of location as well as activities of the Ashram.

The main gate of the Ashram welcomes the devotees, guests, piligrims with congenial hospitality. As you enter the Santhi Ashram you will be greeted by a calm and natural seren environment. In the Ashram there are many kutirs for devotees, sadhakas, visitors and piligrims oldage home and well equipped kitchen in Annapurna Kshetra which offers breakfast, lunch and dinner to nearly 300 people daily. Omkar Swamiji is most revered spiritual leader of the 20th century and the architect of the Ashram who walked on the path of peace with highest ideals of truth, right conduct love and non-violence.

The breeze of the leaves and branches of the trees give a message that peace is the panacea to every being. Near the Ashram there is Holy Spring called Mallikarjuna Dhara. It is natural and perennial spring which comes down from the



hills and flows forth the head of the Lord Siva in the shape of Shiva Lingam.

The two guhas are suitable with solitude for meditation. The Ashram is maintining Goshala with over 50 to 75 which supply the milk for the Annakshetra and the needy.

In the Ashram food is pure and satvik breakfast, lunch, dinner as well as tea in the afternoon served at the dining hall at set timings. The Ashram is being a charitable organization the guests, visitors and devotees are not charged for accommodation and food but any voluntary offerings as donation to carry out the Ashram charitable activities will be accepted gratefully. Ashram publishes monthly magazins both in English and Telugu. The magazine contains the writings of differerent saints and sages of the past present as well peace prayer. For the convenience of devotees visitors and piligrims the Ashram is running Shanthi Bus service from Kakinada to Sarabhavaram a village near by Santhi Ashram three times in a day. There is also a post-office in the Ashram for communication purpose of the devotees and residence. The first - aid facilities of both alopathy and homeopathy are available in the Ashram. Swamijji derived inspiration from the divine life of Swami Rama Tirtha a staunch religious saint from North India. Under whose name Sri Rama Thirtha Institute of Yoga was constructed. In the Institute the Ashram conducts yoga training classes to visitors who are interested, devotees and residents.

The Universal prayer of the Ashram is unique. It was written in such a literature that any human soul whether literate of illiterate feels the presence of God by chanting the same. Anybody who can chant this prayer in suitable solitude lifelong will definitely lead to salvation.

In conclusion it is felt that we have to search as many dictionaries as possible to find the words and phraseology to describe and write about th panoramic beauty of the Ashram with pleasant delightful atmosphere and dedicated devotional service of the Ashram. One should visit the Ashram in a life time and enjoy the peace practically. May Omkar Swamiji shower his blessings on everybody to chant the Mahamantra ceaselessly to dwell and dissolve in eternal peace. Swamiji alive stretching his helping hand to all the devotees visitors pilgrims in continuous service of the ashramam as per swamiji's ideals.

Om Om Om Peace unto all

Affirm this statement daily and your problem will dissolve: I am Pure. I am Holy. I am Divine. I am Innocent.





## $\Gamma$

## **THE PEACE MISSION - Santhi Ashram**

- SUSARLA HANUMANTHA RAO, B.L.,

Hyderbad.

There are so many talkers of God and Religion but none is advocating silence and Peaceful work of seva to suffering humanity like His Holiness Sri Swami OMKAR Maharaj - the Founder of the Mission of Peace - Shanti Ashram, which was established in the year 1917, 100 years back. The PEACE and Santhi Journals in English and Telugu are respectively transmitting the Cosmic vibrations of this mystic saint.

We need a new orientation to the original thought of such great poet monk of Punjab - Swami Ramatirtha blending all worldfaiths into one homogeneous whole', that God is one, worship him universally in all, as God is all and all is God!. By way of spreading 'World Peace Prayer" of Poojya Sri Swami OMKAR to nooks and corners of the globe let each and every human heart of all in man kind become the Peace Centre.

This is the aim and objective of our Gurudev Swami Omkar to spread the Message of Peace and religion of love to one and all in the entire human race.

Matha Jnaneswari is also stressing the value of human life and insisting all to kindly repeat inspiring and soul-stirring "World peace prayer" always in all the Peace centres all over the world and thus contribute for world Peace in this present hour of war psychosis Love is spirituality. Thus Swamiji emphasizes to live like love is real religion.

May we ever abide in the Cosmic glory of God - the creator of all things and beings and strictly adhere to the spiritual divine Musings of our Most Beloved Swamiji OMKAR Maharaj - the Real Apostle of Peace like Lord Buddha!

Thus with the concept that Seva to Jeeva is worship to Shiva, Swamiji Maharaj is advocating silence and peaceful work to entire humanity through his Peace Mission - Shanti Ashramam!

OM Shanti!!





## **MATAJI'S VISIT TO SOUTH AFRICA**

Kum. KAJAL, South Africa

My first contact with Santi Ashram was in January 1990 at the age of 12, this was during Jnaneswari Mathaji's visit to the Divine Life Society of South Africa at the request of Swami Sahajananda.

My first darshan of Mathaji was during the evening satsangh of DLS 5 days yoga camp fo girls. We witnessed a saintly figure float down the aisle of the prayer hall, ever so graceful. Mathaji showered on us with love, participated with us in the activities of our sports day. All the girls at the yoga camp were in awe of Mathaji and couldn't wait for the evening Satsangh where we would hear Mathaji's loving inspiring talks.

It was during one such satsangh Swami Sahajananda narrated to us an incident that displayed Mathaji's love and dedication towards Swami Omkar and all souls. It was the incident when Mathaji was taking food to a doctor visiting Mother ashram, it was at night and raining. On the way to the doctor Mathaji was bitten by a snake, Mathaji ignored the extreme pain, served to the doctor dinner, washed the utensils and returned to the mandhir. Mathaji did not inform any body of the bite, it was only after a long while, while giving Swami Omkar water, Mathaji informed Swamiji of the bite, saying that Mathaji was not sure what bit her as it was raining and dark. Mathaji had lost conciousness for sometime and Swamiji wanted to send for the doctor, but Mathaji did not want to disturb the doctor as he was observing silence and meditating. How great is Mathaji's dedication to service and all encompassing love. This love made me want to visit Mathaji at Santi Ashram.

Before leaving the shores of South Africa, Mathaji gracefully agreed to have photographs with all the girls at the yoga camp. This took a few hours, Mathaji patiently sat through it all.

In 2008, I made my first trip to Santi Ashram and met Mathaji and all the ashrmites. There was peaceful feeling that resonated within me, a deep joy of getting Mathajis darshan.

Mathaji and all the ashrmites serve all who visit the ashram with love, care, attention and kindness as instructed by Swami Omkar. All devotees and visitors are given attention by Mathaji and showered with divine love.

I pray that the ashram continues with its service to humanity and animals, always.

## **OUR EXPERIENCES WITH MATAJI JNANESWARI**

- Smt. P. RAJANI, Kakinada.

Shanti Ashram was founded by Swami Omkar Maharaj 100 years ago. It is in Andhra Pradesh and situated 50 km away from Kakinada. It is far from the madening crowd. It has a mango grove. Facing the entrance is the madding a statue of Omkar Swamiji welcomes us.

I first went in 1989 with my mother from then onwards we are frequently visiting the Ashram.

Actually I was not acquainted with Swamiji, though my inlaws family, the Pydah family was close to him.

Words are not enough to describe Mataji. She is gentle, soft spoken, very humble with a sweet smile. She bestows and showers her love to everyone who comes in contact with her. How bees hover over flowers for honey, Devotees go to her for her love and blessings. She is a person of few words and what ever she speaks is like nectar to our ears. If we sit near her we feel a sort of peacefulness around us and forget the wordly life.

She always told me to see the good in a person and ignore the negative qualities. She used to tell me work is worship of God. Our entire family loves her. She is divine mother for us.

In October 1990 I was fortunate to be one of the 7 who went with her to the Himalayas for 40 days. First we went to Rishikesh to Divine life society Ashram stayed a week over there another 10 people joined us for the Char Dham Yatra in a bus, accompanied by with Br. Ram Swarupji.

She celebrated her 60th birthday in Gangotri with puja to Mother Ganga.

626262626262

Real purity is desiring God alone with heart and soul. If one desires other than God, he becomes impure.

So in every second of your life, let it be filled only with God Consciousness.





## MY CONTACT WITH H.H. SRI SWAMI OMKARJ

- SRI GURUSWAMY, Kotagiri

### **Introduction: First Meeting**

Mentally I prostrate before my GURU PADA and share the details of my contact and my services to PEACE CENTRE (Shanthi Ashram). I came to earn my living here in Kotagiri during the year 1962. On July 1974, one Sunday evening my friend Natarajan and myself were passing through Daramona Road, for an evening walk. We chanced to enter the Universal Prayer Hall. Sunday evening satsang was going on. We sat. Three chapters of "Cosmic Flashes" and "The hours of silence" in English and Telugu were read singing, Ragupathi Ragava Rajaram prayer the satsangh came to a close. I stood up and requested Sri Swamiji it would be better if the same chapters were translated in Tamil also. Readily came the reply from Sri Swamiji. "Come on take up the Job yourself". That was my first Dharshan and teaching of my Gurudeva. From the next day onwards some inspiration carried me to peace centre daily for nearly fifteen days.

Sri Swamji and party left for Totapalli. Keeping Thangavelu Pillai head clerk and G.T. Bhojan Clerk of Kotagiri Town Panchayat Board incharge of Kotagiri peace centre.

I understood that Sri Swamiji visits Kotagiri every year after celebrating Telugu New year at Totapalli and arrives here a few days before Tamil New Year.

Mathaji Jnaneswari smilingly told me that Sri Swamiji is waiting for me in his room. I entered, Sri Swamiji gave his letter of appointment of me as secretary to Peace Centre (Shanthi Ashram) and I can choose my office bearers. I requested Sri P.M. Vasudevan to be the Cashier.

While I served Swamiji in the Ashram Sri Swamiji used to move inside the Ashram putting his arm on my shoulder and his stick on another hand. One day while I was taking Sri Swamiji for bath in the morning by 9.00 am, Sri Swamiji stopping before the pial opposite to the entrance asked me what was written on that I said Jesu's Christ's teaching "Love Thy Neighbour as thyself" was written. Sri Swamiji told me "even though Jesus Christ loved all his thirteen disciples equally well the disciples did not love each other as Jesus Christ Loved them." I wondered how Sri Swamiji came to know of this.

### Viswa Shanthi Vidyalaya Matriculation School

The school is a Divine Sankalpa of Sri Swami Omkarji Maharaj. During the year 1977 or 1978, three months before the passing away of Sri Tenneti



Viswanatham. The life long President of the Mission of Peace was camping here, (they were in the Presidents room, prayer hall. It is no more now. It was washed away during the mild cyclone floods that affected Kotagiri in 1979) Sri Swamiji told him Viswanathamji as you are present here today. Please inaugurate the School."

"Viswanatham stood up and said "even though there is no School or Students. I hereby inaugurate the School. May it flourish well and be a model school" and sat

Sri Swami Sahajananda a Disciple of Sri Swami Chinmayananda used to visit Ashram on every Monday and explained Bhagavat Geetha sloka by sloka for 5 years. It was well attended by women and men devotees. In the name of the School, the word Viswa notes Tenneti Viswanatham.

When Sri Swami Omkarji visited the camp, Sri Swami Sahajananda and met beloved Sri Swami Omkarji at Swamijis Room. Sri Sahajananda advised to start a School. I immediately wrote a letter to Mother Ashram informing my desire to start a School here. It was considered at the 1980 committee meeting held at Totapalli. Even though there was an objection by the committee members Sri Swami Chidanandaji passed the resolution learning from me that the School portion is a little far off Ashram. I returned to Kotagiri very happily to collect funds for the School building etc. I conducted 7 days Bhagavata Saptaha inviting Sri Swami Kribananda Variar Swamigal. I could save Rs. 75,000.00. Sri Swami Sahajananda for his part went on Padayatra around the nearby villages of Kotagiri and collected nearly 65,000/- by Madi Biksha. Sri Swami Ekatmananda, President of Ramakrishna math Ooty visited Kotagiri and did Bhoomi Puja at the site where the present office room. Correspondent, Secretarie's room are Situated. I laid a strong Pile fourdation for the same with the funds collected.

### <u>Inauguration by Sri Swami Omkarji on 01-06-1980</u>

down

Sri Swami Omkarji Maharaj on his visit to Kotagiri for summer stay in 1980 inaugurated the School. On 1st June 1980. Sri Swamiji. "I inauguarate the School here today, May the school be a model school for Kotagiri, why Kotagiri, for the whole of Nilgiris, why Nilgiris, be it a great model school for the whole of Tamil Nadu." Sri Swamiji's words are true. More than thousand Students are studying in the school now all day Scholars.

### Sri L.K. Chellaram and Families participation

One day Sri L.K. Chellaram and his devoted wife visited the ashram with their musical instruments and gave a nice Bhajan before Sri Swamiji. Sri L.K. Chellaram is a great Philanthropist. Hearing then Ashram needs more accommoda-

tion He doneted Rs. 30,000/- with that we built "L.K. Chellaram guest house. He also donated a van for Sri Swamiji with arrangements for Swamiji to travel lying on bed. It was by this van that Sri Swami Omkarji traveled back to Totapalli on his last Journey.

### **GOD IS ONE: Paths are different**

Sri Swami Omkarji is a lover of all religions. Jesus Christ's cross and Mohammedanism piray are engraved on both side corners of universal prayer hall building. Sri Swamijis Universal Symbol acknowledges the same. Sri Swami Omkarji is a great Jnani. The four Mahavakyas are also written on the adjacent rooms of Universal Prayer Hall. We are fortunate to be inisiated by Swamiji.

### **Universal Peace Prayer**

Sri Swamiji's Universal peace prayer is the essence of vedas. It is translated in many languages. A Tamil pundit of Ooty Govt Arts College has translated the same in Tamil. To make us be immersed in the great teachings. Sri Swamiji always advised us to repeat the prayer often Sri Swamiji Maharaj will himself start with the Tamil Prayer "Potri Potri etc"

### Sri Swamiji's last visit to Kotagiri

From the beginning of the year 1982 Sri Swamijis health was deteriorating day by day. Swamiji told gurukula boys often "Tell Ammaji to reserve tickets to go to Kotagiri." Sri Dr. Pitchaiyya checked Sri Swamijis health and told " Swamiji " You cannnot travel to Kotagiri". Sri Swamiji told him "I want to see Sri Guruswamy. "Unable to put up with Swamijis willingness to visit Kotagiri. Mathaji reserved tickets to Kotagiri. Sri Swamiji arrived at Kotagiri by the end of May 1982. Seeing Sri Swamiji Maharaj personally. I felt Sri Swamijis health was very bad.

May you all be happy is a great blessing for all the Humanity at large our revered Sri Swami Omkarji Maharaj. Swamiji had a mild heart attack on 6th June. Swamiji attained Maha Samadhi on 10th June.

Our life will be a great blessing if we remember the teachings of Swamiji and practice daily.

545454545454

Wake up to the majesty of thy own Divine Birthright, for verily thou art the Truth and Divinity.

## SHANTI ASHRAM A HEAVEN AND A HAVEN ON EARTH

### - SISTA SHANTA SUBBA RAO

My father late Sri Sista Subbarao heard about Shanti Ashram in 1926 when he was a student of inter of PR College, Kakinada. Some students who went to the Ashram on a picnic could not stop themselves from talking about the sylvan surroundings, the atmosphere charged with abiding peace, an ideal place, a Heaven on earth, vibrating with invisible spiritual energy. The students went into ecstasy composing poems on the Ashram. What was heard about the Ashram stored in his memory and he visited the Ashram in 1944. My father always remembered the warm affection, the kind hospitality that Swamiji extended to him. He made his second trip to the ashram along with my mother and in 1948 they both spent fourweek in Waltair Ashram.

I was not fortune to visit the Ashram when Swamiji was in physical body. For me the right time came when I attended Swamiji's birth centenary celebrations. I was feeling bad because I could not have Swamiji's darshan in the Ashram. But when I came up the hill to the Samadhi Mandir and the hall where Swamiji's huge portrait is placed, to my surprise, I saw a photograph of Swamiji with a puppy at his feet. I was just thrilled because I saw the same Swamiji with the dog leaning against his walking stick in Secunderabad railway station. Then I did not know who he was. To me he was a just a sanyasi, a very imposing figure I went and touched his feet as we were told by elders that when we see a Sanyasi we should touch his feet and take his blessings. I came back home and reported the matter to my father in all exoitement that I had the darshan of a very tall Swamiji with a small dog at his feet. This incident happened sometime during early seventies. So I did have the darshan of Pujya Swami Omkarji in flesh and blood though I was not aware of it. Perhaps that is the bonding that has brought me to the Ashram time and again.

When we sit in Matajis presence we feel that we are in the presence of peace incarnate radiating love and compassion. Mataji in all her kindness and concern for the future generations has chosen another worthy heir, a smiling nishkama karma yogi, Vinamra mataji who has kindness for all those that come to the Ashram. Are we all not most fortunate and blessed to have been associated with the Ashram, to have the guidance of Pujya Jnaneswari Mataji in spiritual matters and Sadhana, in her simple instructions motherly affectionate tone, sometimes with a gentle pation our back, with her magical touch. I feel very greatful to God for bringing me into her loving fold.

## **A HOMAGE**

### - SRI P. PRABHAKARA RAO

Visakhapatnam

My contact with Sri Santi Ashram dates back to the year 1965 - When I was introduced to the Ashram and to Swami Omkarji by my friend R. Narasimha Rao

We used to visit the Ashram (VIZAG) during the period 1965 to 1975 to listen to spiritual discourses delivered by Swamiji

Swami Omkarji was personification of serenity, calmness and ever wishing well the ashram visitors and telling us to be of help to anyone in need - he himself set an example by offering his leg bone to a girl which enabled the girl to walk though it caused limping to Swamiji.

Those were the times when people were service - minded and selflessly offering service to the needy - another example Prema Samajam (VIZAG) by another savant Marella Satyanarayana the founder, used to tell us (I was a student of Intermediate class in Mrs. A.V.N. College during 1946-48, to go for alms on the main road and collect copper coins from the poor pedistrains and Rickshaw pullers telling that alms collected from the poor are godly.

Swami Omkar's teachings exhorted the importance of PEACE in individual life enveloping communities all over and the world at large, which is the essence of his PEACE PRAYER, which Swamiji wanted us to repeat and spread for our inviidual peace and world peace.

Swamiji was a personification of love and kindness to all living beings and used to tell us to be kind to the voiceless, giving them food and love to the plants and trees. Swamiji was telling us once our life term ends we will not get a second chance to tend animals and plants and people in distress.

Swamiji was telling that God is very much near to us, with us and in us and we need not visit temples and go on piligrimages seeking God. But then we have to Question ourselves whether we have created Godliness in our hearts.

Swami Vivekananda said that it is in love religions exist and not in ceremony In pure and sincere heart God dwells. Swami Omkar questioned - what is the point in going somewhere, in search of God who is unseen, when a person injured in front of us is left uncared with out any help.

Swami Omkar's effort in establishing the Ashram on the foundation of spiritualism combined with selfless service to humanity remains torch bearer for directing the society towards enlightenment.

The service rendered in the Ashram is immense. Whether it is mother Ashram at Thotapalli or the Ashram at Visakhapatnam about one hundred poor students are lodged in each of the two Ashrams, they get education free of cost and free food in the hostels and medical attention.

All the spiritual and service activities in the Thotapalli Ashram and its branches at Visakhapatnam and Kotagiri have continued to be made possible, for the past several decades, by the spiritual Head of the Ashram Jnaneswari Mathaji's stupendous efforts. Mathaji's spiritual power has drawn selfless people with contributions and donations. Mathaji has been carrying on Swamiji Omkar's vision and mission of the Ashram which envisaged virtues of helping those in distress feel pain of others and transform the work place that is the Ashram, to a temple of service to the distressed.

Swami Omkar imported his teachings for long. He has shown us the path of enlightenment and it is we who have to actually walk on this path.

Let us recall the last words of Gautama The Buddha

### "Appa Depo Bhava"

meaning - be lamps unto yourselves, the responsibility of attaining entightenment lies within us.



How beautiful it will be when one clearly forgets to think about oneself. But it should not be done by halves, it must be a complete rising above the little "I". Only then can you become concious of the Divine Truth. This happiness cannot be compared to anything in the world and neither can it be expressed unto others.

You yourself have to experience this.



**W** 

## **AN ABODE OF PEACE**

- Dr. T.L. NARASIMHA RAO

Yoga Chaitanyaramam, Vijinigiri

The Shanti Ashram surrounded by Thotapalli hills filled with beautiful flora and the plants emitting herbal air, is a natures retreat to the devout sadhakas. Trillions of salutions and adorations to Parama Pujya Swami Omkar Maharaj who created this beautiful atmosphere with great care and vision.

Many a great soul like H.H. Swami Sivananda Saraswathi the founder of the divine life society graced this place. Eminent personalaties like Sri V.V. Giri former president, Rashtrabhushan Sri Jaya Prakash Narayan, H.H. Swami Ramananda Teertha visited this place and enjoyed the peace and tranquility of this area.

Our gurudev H.H. Yoga Acharya Raparthi Ramaraoji a pioneer in Anustana Yoga Vedanta was former vice president of Sri Santhi Ashram from 1983 to 1993. He was conducting yoga training programmes at Ramteertha Institute of Yoga Vedanta of Santhi Ashram during his stay.

Nurtured by nature this provides natural congenial atmosphere for seekers of spiritualism. Adequate services as per the requirement of Sadhakas used to be provided by the organizers from time to time under the able guidance of Pujya Jnaneswari Mathaji. Shut out from regular busy wordly life with all kinds of worldly pursuits, this place provides natural impetus for carrying out longer hours of Sadhana (external practices) & Abhyasa (internal practices) with in two to three days of stay here filled with herbal air and salubrious atmosphere without any kind of disturbances what so ever used to bring about qualitative changes in the individual like a glowing healthy hue of the skin texture. The mind becomes calm. The attitude and approach of the inmates of ashram rendering all positive service and support for the spiritual growth and well being of sadhaka is quite commendable.

At this place the state of mind is quite placid. The beautiful quotation coined by Pujya Swamiji సర్వశక్తి పనిచేయుచున్నది జీవుని విశ్రమింపుము (let the soul rest in peace in the presence of omniscient energy) always reminds the prime dharma (right attitude) of every seeker of spiituality and liberation.

The ambiance of this beautiful place with perfect silence is an impetus to sadhaka to strengthen himself in internal practices. During the stay of the writer here earlier in pursuit of his spiritual practices the process of Nadhanusandhana became quite easier as the whole area was reverberating with musical sound of universal 'OM' a natural calming device. Not only nadhanusandhana but also kalas (lights) Bindu (self conscious energy) could be perfected in this quiet atmosphere

through Jnana mudras like Buchari, Madhyama, Khechari, Shanmukhi and Sambhavi. There by to the retreat of sadhaka the interiorisation and internalization practices got strengthned with enriched experience of Nadha Bindu Kalanubhoothi.

The Author has unforgettable series of divine experiences here at this place under the great guidance of his beloved master during his stay here for carrying out his spiritual austerities from 1983 to 1993 in different spells I do not find words to explian the inexplicable experience I under went in the presence of our Pujya gurudev H.H. Yogacharya Raparthi Ramaraoji.

Motherly love and care shown by our beloved Mathaji every time that we visit Santhi Ashram has been an everlasting memory at the bottom of our hearts.

Shanti Ashram is really an abode of peace and tranquility sanctified with the vibrations filled with rigorous penance performed by the founder Pujya Swami Omkar Maharaj. We are delightful to note that Shanti Ashram is celebrating its centenary.

We pray God to safe guard this place with pristine glory of peace for ever.

526262626262

I remember our happy and blissful days with Swamiji Maharaj, Sister Shanti & Mathaji and Ashramites at Totapalli Hills, Visakhapatnam, Kakinada, Pithapuram, Kotagiri. Mathaji with Ma Laxmi & others blessed me and Mrs. Savitri & Family members at our Parshuram Kuti, Pune. We all by grace of Mathaji had Darshan of Pandurang at Pandharpur & Sant Jnaneswar Maharaj at Alandi.

It was very much thoughtful & divine decision by Swami Omkarji Maharaj in naming the Ashram as "Shanti Ashram".

Tukaram Maharaj Guru of Chatrapathi Shivaji Maharaj had said before three hundred years - written about the importance of Shanti as under :

शांति (Peace) परते नाही सुख येर अवघेचि दु:ख म्हणू शांति धरा, उत्तराल पैलतीरा

There is no bliss - beatitude - happiness like Shanti (Peace); all else is unhappiness, sorrow, sadness, suffering. Hence attain Peace and you will reach the other world (where there is no suffering of birth & death).

- Sri G.D. Sharma





## THE MISSION OF PEACE

### - ELOSIE DIVYA PRAKASHA

A very happy 100th Anniversary Birthday to Shanti Ashram, the Mission of Peace! And, of course, congratulations to Beloved Jnaneswari Mataji and to all devotees of Shanti Ashram!

Shanti Ashram, founded by H.H. Sri Swami Omkar in the wilds of Andhra Pradesh in 1917, is now, 100 years later, a self-sustaining community!

Sri Swami Omkar's intention in establishing Shanti Ashram was to give an opportunity to all devotees to practise the four yogas of Hindusim Karma yoga, Jnana yoga, Bhakti yoga and Raja yoga - while embracing and celebrating the diversity of all regligions.

Through his blessings, the ashram continues in full force today under the guidance of H.H. Jnaneswari Mataji, living spiritual head of Shanti Ashram. It is Beloved Mataji's understanding, compassion, and grace that are paramount to the lives of the devotees of Shanti Ashram.

# "All devotees have a pre-disposition to a particular kind of yoga, yet all yogas are eventually practised."

It is in this spirit that Shanti Ashram is known as a very, very special place... that through integration, all paths will create the Whole.

Bhakti Yoga, the yoga that is the underlying force behind all other yogas, permeates the ashram. Devotion to God, Satguru, and Guru is the stream of consciousness that runs through the community of Shanti Ashram. Through satsang and darshan at Shanti Ashram, devotees continue to cultivate bhakti.

Karma Yoga, the path of service to others through action while fulfilling one's own Karma in this world, is what keeps Shanti Ashram running. It is the infrastructure! Whether it is the cooking of meals, the cleaning of rooms, the sweeping of roads, the educating of children, the supporting of the aged, this is what keeps Shanti Ashram alive and available to all.

Jnana Yoga, the deep exploration of the nature of our being through introspection, is paramount to any ashram, For this reason, H.H. Swami Omkar requested that Kutirs be built separately so that devotees could live in quiet contemplation.

Finally, Raja Yoga is the yoga which encompasses the whole of Yoga. This comprehensive method, emphasizing meditation, is the practice which sustains the spiritual vibrations of Shanti Ashram. Amidst the sounds and sights of this precious place, the encountering and transcending of the thoughts of the mind are a daily practice for all devotees.

This picture of the ashram would not be complete without honouring H.H. Jnaneswari Mataji, spiritual head of Shanti Ashram, who through her life has exemplified all yogas as One - the crystal that embodies all the colours of the rainbow of *Sadhana*.

H.H. Jnaneswari Mataji's path is the one who has shown no pre-disposition to a particular Yoga. Her life is the pre-existing union between individual and universal consciousness. Her perfection lies in the fact that since childhood, she has embodied all Yogas, so much so that one does not see separate paths, but only the Chosen Path, the Whole. She lives Yoga without separation.

It is because of the guidance and blessings of H.H. Jnaneswari Mataji, that the devotees of Shanti Ashram are able to intertwine, combine and enhance their paths of Yoga, and in turn, bring peace to themselves, to others, and to the world at the Mission of Peace, Shanti Ashram.

#### 6464646464646

Dive deep and drink the nectar of your Oneness and Divinity, knowing that Divinity is your birthright, and all else is nothing but ignorance.

Desire that you should be merged in Oneness and Divinity forgetting the very birth of thy physical body, and the existence of this external world.

**W** 



## **OUR ASSOCIATION WITH MATAJI IN SOUTH AFRICA**

- Smt. MADHU PATEL, South Africa

In 1990 a beautiful saint graced the shores of our land in South Africa. She was gentle but powerful, she was stern but kind, she was quiet but comanding, she was simple but extremely beautiful. Yes, she was beautiful inside and outside. Her presence was electric and her words, though few, were full of impact.

We have yet to see anyone who has such great influence on those around her, those far away from her and those who have had some contact with her, be it even through a letter. One really has to experience her directly to know her.

Yes she is beloved Mother Jnaneswari. We count ourselves most fortunate in the world to have met her and was able to spend many hours in her company during her short visit to SA.

She is an incarnate Mother-her deep love and affection is felt by a mere touch of her hand, nay even a look from her beautiful eyes. A shiver runs through one's spine when we think about her even today after so many years.

She is an angle from the heavens who has been sent to teach the world the true power of love and purity. One cannot compare her to anything or anybody because she is so unique and so powerful. Any description or comparison would reduce the actual person that she is.

Thank you, loving Mataji for allowing us the greatest honour of spending the most precious days with you. The precious memories live on forever and bring tears to our eyes even today. We congratulate Thy loving Self and all members and management of Shanti Ashram on reaching and celebrating the Centenary year of the Ashram. May all activities be filled with joy and success and may all reach the heights of spiritual evolution under your Ashram guidance.

We accord a special gratitude of Swami Sahajananda for having given us this most treasured experience in your company.







### Divine Life Society of South Africa

Sivanandashram-513 Mountbatten Drive-Reservoir Hills 4091, Durban SA Phone: (031) 262-2314. Fax (031) 262-3248 Website: www.sivananda.dls.org.za

Postal Address: P.O. Box 65282 Reservoir Hills 4090 Durban S.A.
Non-Profit Organisation Number: 043 255 NPO Public Benefit Organisation Number: PBO 18/11/13/2675

On behalf of our Divine Master, Sri Swami Sivananda and Beloved Pujya Swami Sahajananda, we express our profound Namaskars and good wishes to the officials and devotees of Sri Santi Ashram on the auspicious occassion of the Centenary Celebrations of Sri Santi Ashram. Truly a milestone in the life of any institution! Devotees of Divine Life Society of South Africa who visited the Ashram shall always treasure the time spent at the Ashram in the company of Poojya Mathaji whose inspired, silent and dynamic spiritual leadership has left an indelible impression in their minds.

Over the years, the great strides the Ashram has made in respect of education of our children, housing for the aged, publication of inspiring books and articles by Poojya Swami Omkarji, agriculture, medical care, etc. are truly a significant contribution to the upliftment of the poor and the promotion of our Hindu Dharma.

In the following extracts, the Master exhorts us to promote our Hindu religion vigorously, just as devotees at Sri Santi Ashram are doing: "How blessed we are to be born in this great religion called Hinduism! Hinduism is ancient, scientific, practical and rich in spiritual wisdom. Hindu religious organisations have been established in every country of the world. Only now is the world awakening to the glory of this great religion.

"Become true Hindus. Let the flame of true love fire your soul. Gird up the loins. Hostile forces are ready to absorb you. Strengthen yourself. Unite.

"O Hindus, only when all of you are united will you have the proper strength to defend yourself and do good to the country. United you stand, divided you fall. Open your eyes now. Shake off lethargy, inertia and indifferent nature. There is a clarion call for united action.

"O youth, be proud to call yourself a Hindu. Many heroes have sacrificed their lives for the honour of the sacred name, "Hindu". Sacrifice your life and everything for the regeneration of Hinduism. There is perfect joy in sacrificing one's life for the sake of religion. Those who sacrifice their lives for the sake of religion shine as beacon lights of the world. They are very near to the Lord. They are a source of inspiration for future generations."

Our Divine Master, Sri Swami Sivanand wrote the following about Swami Omkar, in the book, *Saints and Sages* "Even at an early age, Venkateswara (for that was Poojya Swami Omkarji's pre-monastic name) had unsual mental and psychic powers. He could heal the sick, whether their ailments were mental or physical. He could write the sacred symbol Om, on water and give this sacred water to the patient. The patient would feel immediate relief.

"Swami Omkar was a great Karma Yogi. From dawn to dusk he would be engaged in endless activity---helping devotees in their spiritual progress, watering the plants or

feeding the animals. He had a very compassionate heart from his very boyhood and would not hurt any living creature. He loved plants and would often talk to them."

Pujya Swami Sahajananda also visited Sri Santi Ashram several times and received Darshan of Poojya Swami Omkarji, imbibing the spiritual vibrations thereof. *The Peace Prayer* that Poojya Swami Omkarji gave to the world was recited here in South Africa by Pujya Swami Sahajananda at our Yoga Camps, as Poojya Mathaji would recall during her visit to South Africa. The prayer is a gift to all spiritual seekers and a constant reminder of the indwelling Presence of the Divine.

Pujya Swami Sahajananda paid the following tribute to Poojya Swami Omkarji, "Swami Omkar was so compassionate that he once gave a piece of bone from his own thigh to be grafted in a little girl to save her life. He spent several months in hospital as a result of this great sacrifice on his part."

We recall fondly from the writings of Poojya Swami Omkarji, the close relationship that Poojya Swami Omkarji enjoyed with our Divine Master, Sri Swami Sivananda. In 1963, Swami Omkar paid the following tribute to the Master in his book, *Autobiography of Omkar*, "As I heard this sad news, I unconsciously closed my eyes and tried to feel Swamiji's Presence. The very thought that his great spirit of compassion, service and love had entered into me is now my comfort, consolation, joy, strength and inspiration. I feel Swamiji's great love for me and all devotees now more than ever. How blessed and inspiring it is to feel His Presence and love now and here. This is the only real way to overcome any sorrow or depression."

Poojya Swami Omkarji and Sri Swami Sivananda had a lot in common. Both were great Karma Yogis who served mankind tirelessly. Both showed infinite love and compassion for all beings and creatures. Both took delight in the joy of others. Their teachings complemented each other admirably.

Pujya Swami Sahajananda wrote the following words about Sri Santi Ashram in *Yoga Lessons for Children*, "Shanti Ashram, which is located at the foot of the beautiful Totapalli Hills in Andhra Pradesh, is currently rendering active service to the poor and needy, under the able and loving guidance of Mother Jnaneshwari, who was appointed by Swami Omkar as his successor."

Kindly permit us to conclude with the words of Poojya Swami Omkarji, which echoes the central teachings of the *Vedas*:

"Do not rely on me. Do not rely on anyone else! Depend upon your own Inner Light. That is the real Guru! He will never fail you."

We take this opportunity to wish Poojya Mathaji and all devotees at Sri Santi Ashram every success in their preparation for the Centenary Celebrations.







## ఆత్త్య స్వరూపులకొక సందేశము

– పరమపూజ్య శ్రీ స్వామి ఓంకార్

### ఆత్మస్వరూపులకు త్రీశ్రీశ్రీ ఓంకార స్వామీజీ అందించు (పేమ సందేశము :

భగవత్ చైతన్య స్రపంతిని బహిర్గత మొనర్చు లేక నిరూపించు నట్టి ఒక మహోన్నత ఉజ్వల ఉద్వేగ ప్రతీకగా రూపొందించబడిన ఈ సందేశము శాంతి ఆశ్రమ ముని పుంగవులు, విశ్వపేమైక మూర్తి ఋషిసత్తములు, వందనీయులు ఆరాధ్యులైనట్టి శ్రీ స్వామి ఓంకార మహారాజ్ వారి మనోజ్ఞ భావవీచిక, అట్టి లేఖకే నాయీ చిన్న ప్రస్తావన. సకల చరాచర సృష్టిని, పిపిలీకాది బ్రహ్మపర్యంతము భగవంతుని స్వరూపముగా తమ దృష్టిచే వీక్షించగల్గిన విజ్ఞాన ఖనియైన ఈ మహర్షి సత్తము నుండి యావిర్భవించినది, ఉత్తేజకరమైన యీ భావతరంగము. సత్యముగా యిది శ్రీమద్భగవద్దీతలో నుదహరించబడిన విశ్వరూప సందర్శనమే అట్టి యీ విశ్వరూప సందర్శన యోగము యీ భౌతిక ప్రపంచములో బహు విధరూప, నామములతో, అహర్నిశము శ్రమించు సకలమానవాళికి తమ ధ్యేయమైన మోక్ష గమ్యమునకు ఒక "తాళపుచెవి"లాంటిది. 1979వ సంవత్సరారంభములో నూతన సంవత్సర కానుకగా అపారమైన అవ్యాజకరుణతో పరమపూజ్యులు, (పేమైకమూర్తియైన శ్రీస్వామీ ఓంకారజీ మహరాజ్వారు తాము పొందిన అట్టి దివ్యానుభూతిని (ప్రతియొక్కరికి విరివిగా పంచిరి. అట్టి దివ్యానందానుభూతిని, విశ్వైక (పేమను ఆధ్యాత్మిక కానుకగా పొందగల్గిన నీవు ఇంతకంటే మహత్తరమైన ఎట్టి బహ్ఖూతిని బొందనేరవు. శ్రీ స్వామి ఓంకారజీ అనుక్షణము ఇటువంటి దివ్యానందానుభూతిలో నిమగ్నులై తమ వద్దకు విచ్చేయు సర్వజనులకు లేక శాంతి ఆశ్రమ ప్రాంగణములోనికి విచ్చేయు సర్వులకు నిరంతరము తాము అనుభవించుచున్న దివ్యానందమును బహూకరించుచూ, పంచుతూ, అందజేస్తూ, ధారాళముగా వెదజల్లుతున్నారు. ఈ విశ్వశాంతిమయ స్వరూపులు, పవిత్ర భారతాంతర్భాగమున పుణ్య ఆంధ్రావనియందు విరాజిల్లుచు వృక్షసంపదచే నాహృదయమై శోభిల్లుచున్న శాంతిమయ కుటీరమున నుపవీష్మలై దివ్యుపేమకు, దివ్య వెలుగునకు ఆధారభూతులై వెలుగొందుచున్నారు. విశ్వ[పేమ, దివ్యదృష్ట్యానుభూతులతో తేజస్పియై ప్రకాశించుచున్న ఈ లోకోత్తర పురుషుని స్వకీయ లేఖ ఎనలేని కానుక నీకు.

నీకు బహూకరింపబడిన అట్టి కానుకను, ప్రస్తావనరచించు మహ ద్భాగ్యము నాకు కల్గినది. నాయీ సంతోషము వర్ణింపనలవి కానిది.ఈ లేఖను భక్తి (శద్ధలతో చదువుము. ప్రతి అక్షరమును, పంక్తిని, వాక్యమును లోతుగా పరిశీలించుము. ప్రతిదినము ప్రతి నిమిషములలో నిమగ్నుడవు కాక మునుపు, ఉదయ వేళల కొలది కాలము ఈ లేఖనే చదివి మననము చేసుకొని ధ్యానించు, నీకు ఒక నూతన ప్రపంచము ప్రస్పుటమగును. ఈ నూతన ప్రపంచము నంటి పెట్టుకొని నీవు దీని ద్వారా భగవానునని వీక్షించగలవు, దృశ్య ప్రపంచమునకు వెనుకనున్న సత్యము గోచరించును. గీతాచార్యులు శ్రీకృష్ణ భగవానులు ప్రభోదించిన విశ్వరూపదర్శన, యోగ రహస్యమును పొందుటకు సామధ్యము కలుగజేయును. సత్యముగా, నిన్ను, యిపుడే, యిక్కడనే బంధ విముక్తునిగా చేయును.

ఈ స్వీయ లేఖ ద్వారా అపారమైన (పేమ, అవ్యాజకరుణ వెదజల్లిన త్రీస్వామి ఓంకార్ మహరాజ్కు మనము ఎంతయో రుణపడియున్నాము. వారికి నా హృదయపూర్వక నమస్సులు. వారి పాద పద్మములకు ప్రణామములు. హరిః ఓమ్

- స్వామి చిదానంద



### ట్రియమైన నారాయణా - సజీవరూప దైవమా! ఏకైక సత్యస్వరూపా!

దైవమే (పేమ, అందులకే నజీవరూప దైవమగు నిన్ను (పేమించుచున్నాను. (పేమ లేక జీవనము సున్న కనుకనే జీవించుట కొరకై నిన్ను (పేమించుచున్నాను. బాహ్యాంతరములలో, కన్నులు తెఱచినా, మూసినా, వ్యాప్తి చెంది గోచరించు సత్యము భగవానుడే, అందులకే నిన్ను (పేమించుట. నేనీసందేశము డ్రాయుచున్నపుడు, నా గదియందు నాకెదురుగా గోడమీద లిఖించి యుండెడి ఒక ముఖ్య జీవిత సందేశ సూక్తి నన్నాకర్నించినది. అది ఏమనగా! "దైవము మనలోనే యున్నపుడు బయట వెదకుట కేల డ్రమింతువు". అటులనే నా వెనుక గోడ మీద ఆత్మ ప్రభోదితమైన మరియొక ఉజ్వలసూక్తి డ్రాసియున్నది. అది ఏమనగా! "భగవంతుడు బాహ్యాముననే యుండగా అంతరంగమున వెదకుట కేల డ్రయత్నింతువు". అతి ముఖ్యము, ఉత్తేజకరమైన యీ సూత్రములు ఒకదానికొకటి విరుద్ధముగా యున్నట్లు కన్పట్టుచున్నవి. కాని ఈరెంటియందును, యిపుడే, యిచటనే తమదైనందిన జీవితములో సాధన కొరకై ఎవరు ఉద్యుక్తులగుదురో అట్టివారి కుపకరించు ఒక మహత్తర సత్యము యిమిడి యున్నది.

సీవు కనులు తెరచినపుడు, నామరూప దృశ్య ప్రపంచమున గోచరించు సర్వమును, అది పూవుగాని, పక్షిగాని, లత గాని, జంతువు గాని, మానవుడు గాని దైవముగానే వీక్షించుము. నీవు కనులు మూసిన క్షణమునందు, నీ కాలిబొటన (వేలి నుండి సహస్రారము వరకు నీ దేహము నందు వ్యాపించియున్న ప్రతి పరమాణువునందు దైవమునే చూడుము. దైవములేని సమయమంటూ ఒక లిప్త కాలమైనను యిదివరలో లేకుండయుండలేదు, ఇపుడు లేకుండా లేదు. ఇక మున్ముందు యుండకుండా యుండబోదు. అట్లే ఆయన లేని చోటు ఒక పరమాణువు మేర కూడా లేదు. ఈ విధముగా ఆయన బాహ్యాంతరములలో సర్వత్రా, ఎల్ల సమయములలో వ్యాపించియున్నాడు. అందుకనే ఆయన సర్వ వ్యాపకుడు, సర్వ శక్తివంతుడు, సర్వజ్ఞుడు మరియు శాశ్వతుడు. కన్నులుండి ఆయనను గాంచగల్గుదుమా? దైవమును యిపుడే, యిచటనే గుర్తెరుంగుదుము. మౌనము సవలంబిపుము. క్షణమైనను ఆయనను మరువవద్దు. కన్నులు చూడగల్గిన సర్వములోనూ దైవమునే వీక్షించుము. కన్నులు మూసినా నీ ఆంతర్య నివాసియైన భగవానునే వీక్షించుము. ఆ విధముగా దైవమును, ప్రవృత్తి మార్గములో యున్నను నివృత్తి మార్గములోనున్నను వీక్షించుము.

వ్యక్త జగత్తులో ఆయనను దర్శించుము, మానవ జగత్తులో అంతరాంతరములలో లీనమై, ఆయనను ప్రార్థించి, ధ్యానించినపుడు ఆయననే పొందుచున్ననట్లు భావింపుము. వ్యక్తమగు యీ నామ, రూప, జగత్తునందు ప్రత్యణువునందు దైవము యిమిడియున్నాడు. అందుచే ఆయన బాహ్యమునందో లేక అంతరమునందో యున్నాడను మీమాంస ప్రసక్తి వదలివేయుము. నీవు చేయవలసినది ఏమనగా, "సాధన" 'సాధన' ఇపుడూ ఎపుడూ సతతము, నిరంతరము, క్షణకాలమైనను మరచుట గాని, సాధన విడనాడుట గాని యుందకూడదు. ఒకపాత్ర నుండి, మరియొక పాత్రలోనికి సతతము ప్రవహించు నూనెధార వలె సాధన చేయుము. దైవము శ్వాసలకు శ్వాస, దైవమే "సోహం" శ్వాస. అఖంద దివ్య తేజస్వరూప విశ్వాత్మశ్వాస. అదియే పరమార్థ స్వభావము. అదియే అనంత శాశ్వత నిశ్శబ్ద బ్రహ్మము. అట్టి దైవమును ప్రతియొక్క శ్వాసతో ప్రార్థింతువుగాక. ఈ "సోహం" మంత్రమును, నిరంతరము ఓర్బుతో సతతము ఎట్టి వైఫల్యము లేకుండా నుపాసించుటకు వలయు శక్తి మనకు గల్గుగాక. ప్రతిశ్వాస యందు... అదియే "నీవు" "సోహం"... అని ఉపాసింతువు గాక. కోటి సూర్యప్రభాసమానమై బాహ్యాంతరములలో ప్రకాశించు, ఆ తేజస్సు మహిమను వీక్షించుము. తత్త్వమసి – అదియే నీవు. ఓ ప్రియమైన దైవస్వరూపా!... నిన్ను ఇప్పుడు నిశ్చల అనంత నిశ్రబ్దములోనికి గొనిపోయెదను గాక!



## 

– పరమపూజ్య శ్రీ స్వామి ఓంకార్

### మీ శాంతియే నా శాంతి

మీ హృదయములలో శాంతి నెలకొల్పుకుని ఆ శాంతిని మీ గృహములలో వ్యాపింపజేసి మీ గృహములను స్వర్గధామములుగా జేయుటలో మీకు సహకరించుటకు నన్ను తోద్పదనిందు.

మీరు మనోవాక్కాయ కర్మల యందు శాంతినే వృక్తపరచెదరుగాక! మీ యొక్క శాంతియుతమయి, ఆదర్శ జీవితముల వలన మీరు శాంతిని ప్రతి హృదయమునకును, ప్రతి జాతికిని, ప్రపంచ మందంతటను వ్యాపింపజేసినపుడే విశ్వమందు ప్రత్యణువునందును శాంతి నెలకొల్పబడును గాను, ఇదియే మీ సోదరుడైన ఓంకారుని హృదయ పూర్వకమయిన ప్రార్థన.

అగాధము నుండి నూతన శక్తి అంధకారము నుండి నూతన తేజస్సు అజ్హానమునందును మార్గమునందే యుంటిమి

(అబ్రహాం రింకన్)

ఈపై మాటలు నాలుగుసార్లు నేను అమెరికా వెల్లినప్పుడు పొందిన అమోఘ సంపద, ఇది అబ్రహాం రింకన్చే పలుకబడిన అనుభవ పూర్వక పలుకులు. ఈ అరువది సంవత్సరముల ఆశ్రమ జీవితములో కలిగిన కష్టములు నష్టములు, సాధనలలో ఆ పలుకులు నాకెంతయో శక్తిని, ధైర్యమును, ఓదార్పును కలిగించుచుందును.

దైవాజ్ఞ లేనిదే ఒక్క గడ్డిపోవైనను కదలదు కదా? గతములో ఏమి చేసితిమో, ఆ కర్మానుసారమున కలిగెడి (ప్రార్థుకర్మను అనుభవించక ఏరికిని తప్పదు కదా? ఏ విత్తులు విత్తుదుమో ఆ ఫలములనే అనుభవించవలెననెడి సత్యమును గుర్తించి, (ప్రతివారును నిశ్శబ్దముగా, చిరునగవుతో నమస్తము అనుభవించవలెను. "సర్వశక్తి పనిచేయుచున్నది. జీవుని విశ్రమించనిమ్ము" కాని అజ్ఞాని అయిన మానవుడు జీవుని విశ్రమించనీయడు. ఈ వ్యజోత్సవమునకు శాంతి జ్యోతి స్తంభమును, (ప్రార్థన ధ్యానాదులకు ప్రార్థనా మందిరము మొదలగు వాటి గురించి తలపోయుచునే యుండును. అజ్ఞాని అయిన మానవుని కోర్కెలకు అంతు అనునదే యుండదు గదా!

"కోరికయే బంధన" అని తెలిసినవారు కూడ అంతులేని కోర్మెలచే ఇంకను ఇంకను అధోస్థితికి పోవుట విచారము. విశ్వమానవ కల్యాణమునకై విశ్వగృహముగా వెలుగొందు ఈ ఆ్రశమమును గూర్చి తలపోయుట కూడ ఒక బంధనయే గదా? ఆద్యంతములు లేక సర్వసృష్టికి మూలాధారమైన సర్వశక్తి ఎడతెగక కృషి సల్పుచుండ అందుచేయుటకు మన మెవరము? మనమెంత? పరిమితమైన మన భావములను, ఊహలను ఆ సర్వజ్ఞడైన దైవమునకు తెలియదనుకొనుట అవివేకము కాదా? మేల్కొనుము ఓ మానవుదా మేల్కొనుము! ఈ ఎనుబది మూడవ జన్మదిన సుప్రభాతముననైన మేల్కొనుము కోటిసూర్య ప్రభాభాసమానమగు దివ్య తేజస్సు నీలోనే గలదని గుర్తించి, మేల్కొనుము.

నీ సహజస్థితిని నీవు గుర్తించుము. నీవు సింహమవు. సింహమువలె గర్జించుము. నీ ట్రతి శ్వాసతోడను సోహం భావనతో గర్జించుటే నీ సహజస్థితి. రక్తమాంస భూయిష్టమగు యీ శరీరమే తానని భావించి భయముందు మేకవలె నఱువకుము. ఈ ఆశ్రమము నీవు కాదు. శుద్ధ చైతన్య స్వరూపుడవు అని గుర్తించుము. ఆశ్రమము పేరిటగాని, మరెద్దానికై గాని యాచకులైన వారి నుండి యాచింపవలదు. ఇమ్ము, ఎల్లప్పుడును నయాగరా జలపాతమువలె నిమ్ము. సత్–చిత్–ఆనందసాగర మందలి ట్రతిఅల లేచునపుడు, పడునపుడు "ఓం నమార్శివాయ" "ఓం శివాయనమః" అని గర్జించుచున్నది. అటులనేనీ ట్రతి ఉచ్ఛాన నిశ్వాసలందును "ఓం నమర్శివాయ" "ఓం శివాయనమః" అని పూరింపుడు. మీ ట్రతిశ్వాసను శాంతిమయముగా నొరర్పుడు.

ఈ వ్యజోత్సవ శుభసమయమున మీకు ఇంక నేనేమి చెప్పగలను? ఒకే అపరిచ్ఛిన్న దైవము యొక్క బిడ్డలగు మీ అందరి శాంతి సుఖములకై అరువది సంవత్సరముల క్రిందట ఈ ఆశ్రమము స్థాపింపబడెను. ఒలికిపోయిన పాలకై విచారింపవలదు. గతమును విస్మరించి, కాలగర్భమున కలిసిపోనిందు. అమృతత్త్వము మీ కొరకై సిద్ధముగా నున్నది. ఈ మాటలతో యీ విలువైన కాలమును వ్యర్థము చేయకుందుము గాక! క్షణములను వ్యర్థము చేయువారు జీవితమునంతయు వ్యర్థము చేయుదురు అనునది సదా జ్ఞప్తియం దుంచుకొనుడు. ఆ అమృతత్త్వమును ఇప్పటినుండైనను గ్రోల ప్రయత్నింపుడు.

వాల్తేరు నగర ఋషికొండ సముద్రతీరపు శాంత్యాశ్రమమును ఉప్పాద సముద్రతీర మందలి మౌనాశ్రమమును దర్శింప రండు, రండు "సముద్రము అవిరళముగ ప్రార్థించుచున్నది. ఓ మనుజుడా నీవేల ప్రార్థింపవు?" అనెడి సందేశము నందుకొనుడు. ఈ వ్యజోత్సవ శుభ సమయము నుండి నా ప్రతి శ్వాసను ఒక నూతన శ్వాసగా నౌనర్తును.

ఈ వ్యజోత్సవ జ్ఞాపకార్ధముగా మన ప్రతిశ్వాసను ఒక 'సోహం' శ్వాసగా ప్రతి ఉచ్ఛాన నిశ్వాసలను శాంతి మయముగా ఒనొర్తుము గాక! మనము సోహం నుండియే వచ్చితిమి అందే ఉంటిమి. మన మందుననే కదలుచు, మెదలుచు సమస్తమును చేయుచుంటిమి, నమ్మినను నమ్మకున్నను మనము కడకు అందులోననే కలసి లీనమై పోదుము. అమూల్యమగు మానవ జన్మకు సోహం భావనయే గమ్యము, ధ్యేయము, సర్వమునని ఎరుంగవలెను. అదియే సర్వస్పష్టికిని ఆద్యంతములు.

డ్రాక్పశ్చిమమున గల సత్యాన్వేషకు లందరకు ఈ సోహం సందేశమే (పేమ, పవిత్రత, ప్రకాశము నందించు సందేశము. ఈ వ్యజోత్సవ స్మృతి చిహ్నముగా సోహం భావనను తైలధార వలె అవిరళముగ కలిగియుందుము గాక!

శ్లో బేహో దేవాలయ ట్రోక్తో జీవోదేవ స్సనాతనః త్యజే దజ్జాన నిర్మాల్యం సోహం భావేన పూజయేత్.

సర్వకాల సర్వావస్థల యందును సోహం ఒక్కటియే సర్వవ్యాపకమై సర్వజ్ఞమై సర్వశక్తియుతమై వెలుంగునది. ఈ పరిమితమైన దానిని ఆ అపరిమితము నిత్యసత్యమైన దానిలో లయింతముగాక!

హరిః ఓం తత్సత్ ఓం.

లోకాస్సమస్తా స్సుఖినో భవంతు

ప్రాక్పశ్చిమమున గల సోహం భక్తులందరకు విశ్వమానవాళి కంతకు ప్రేమపూర్వక అర్బణ.

### 44444444444

శాంతి! శాంతి కావలస్ధిన యెడల అబ ఎచ్చటన్లో లేదు. అబ పునలోనే యున్నబి. మనలోని శాంతిని అనుభవించినళ్యడే, ఇతరులకు శాంతి ప్రదానము చేయగలము.

## చిరస్త్రరణీయమైన నా చిన్న అనుభవము

(శరీరమును విడిచి చనుట **- 1974** మే 24వ తేదీ రాత్రి 8 గంగ జరిగిన విచిత్రానుభూతి)

- పరమపూజ్య శ్రీ స్వామి ఓంకార్

నా ఎనుబదియవ సంవత్సరమున పొందిన, చిరస్మరణీయమగు యీ విచిత్రానుభూతి ప్రాక్ఫిశ్చీమమున గల (పేమాస్పదు లందరితోడను పంచుకొనుటకు నా హృదయము కోరుచున్నది. నన్ను (పేమించుచు, నా క్షేమమును కోరుచున్న వారందరితోడను నా అనుభవము పంచుకొన దలచుచుంటిని.

ముఖ్యముగా పూజ్యత్రీ స్వామి చిదానందజీ, మాతా కృష్ణాబాయి, శ్రీ స్వామి సచ్చిదానందజీ, పూజ్యత్రీ స్వామి కృష్ణానందజీ, స్వామి ట్రహ్మానందజీ, మాతా సరస్వతీ దేవి, (అమెరికా) డాగి పిచ్చెయ్యగారు, డాగి ఎమ్.ఎస్. రావు గారు, శ్రీ భాష్యం అప్పలాచార్యులు గారు, శ్రీ తారకం గారు మొదలగు (పేమాస్పదులతో నా అనుభవమును పంచుకొని వారి అభిద్రాయములు తెలుసుకొనవలెనని యున్నది.

ప్రాపంచిక మానవులకు యీ సంఘటన సామాన్యముగ తోచినను, యీ చిన్న అనుభవము నుండి ఎన్నియో సంగతులు నేర్చుకొనుటకు నా హృదయము కోరుచున్నది.

కోటగిరిలోని లక్ష్మీ విహార్ యందు సాధు మార్కండేయ యాజమాన్యములో సంధ్యా సమయమున ప్రతిదినము గావింపబడు ప్రార్థన, భజన కార్యక్రమములు జరుపబడుచుండెను. అందరూ ఆ ప్రార్థనలో నిమగ్నులై యుండిరి. నేను సుఖముగనే యుంటిని. కొలదిగా అలసట తోచుట చేతను, దైవముతో ఏకాంతముగ గడప హృది కోరుట చేతను, నేనా ప్రార్థన యందు పాల్గొనక, నా పడక గదియందుడిపోతిని. కంటికి రెప్పవలె కాపాడు జ్ఞానేశ్వరి మాత్రము నాతోనే యుండెను. శారీరకముగ, మానసికముగ కూడ నేను సంపూర్ణ ఆరోగ్యముగనే యుంటిని. ఎట్టి తేడాయును శరీరమునలేదు. కొలది ద్రాక్షపండ్లను చేతి నిడుకొని నా మంచమునకు ఒక గజము దూరమును గల బల్లపై కూర్చొని యుంటిని.

నా పదక పైకి మారవలయునని సంకల్పము నాకు కలిగెను. ఇంతలో నాతల (ప్రక్తుకు ఒరిగిపోయెను. దానిని నిల్పుటకు గాని, కదుపుటకు గాని, చూచుటకు గాని, శక్తి లేకపోయినది. చైతన్య హీనుదనైతిని. జ్ఞానేశ్వరి ఆందోళన చెంది (ప్రక్క గదిలో నుండిన రాజుగారిని పిలిచెను. వారు పరుగున వచ్చి నన్ను పదక పైకి చేర్చుటకు (ప్రయత్నించిరి. శరీరము నిర్జీవమై యుందుటచే వారు కదపలేకపోయిరి. అచ్చట జద శరీరము మాత్రమే మిగిలియుండెను. మరి ఇద్దరు భక్తుల సహాయముతో, అతి విచారముతోడను, దుఃఖముతోడను ఆ శరీరమును (ప్రక్క పైకి జేర్చిరి. "స్వామీజీ, స్వామీజీ"యన వారు నన్ను పిలుచుచుండిరి. కాని అందుజీవము లేదు. చూపు శూన్యముగా యుండెను. శ్వాస నిలచిపోయెను. జీవ మెచ్చటికో కొనిపోబడెను. నిర్జీవమగు శరీర మేమిపల్కును? అది యీ జీవితాంతముగా భావించి, చి॥ శాంతి, పిల్లలు మొదలగువారందరు మంచము చుట్టును జేరి విలపించుచు, "శ్రీరామ జైరామ జైజై రామ ఓం" అని స్మరింప మొదలిదిరి.

కొద్ది క్షణముల పాటు "లక్ష్మీ విహార్" దుఃఖాంధకారమున మునిగిపోయెను. ఇంతలో కుమారి జ్ఞానేశ్వరి ఇట్లనెను. "స్వామీజీ చూచుచుండిరి. జీవము తిరిగి వచ్చినది."

చిరునగవుతో నేనిట్లడిగితిని "నే నెచ్చటయుంటిని?" బాహ్యస్మృతేమియు నాకు లేకుండెను. నేను లక్ష్మీ విహార్ యందు భక్తులు, సందర్శకుల మధ్య యుంటినని వారు చెప్పిరి. నేనిట్లంటిని. "నేను ఆ దివ్యానుభూతిలో సుఖముగా నుంటిని."

సంగతి యేమియో తెలిసికొనుటకు, ఈ మరణ చిహ్నముల సంగతి తెలుసుకొనుటకు డాక్టర్ కోసమై వెళ్ళిన సాధు మార్కండేయ, డాక్టరుగారితో తిరిగి వచ్చెను. వారు తిరిగి వచ్చు సరికి నేను వైతన్యముతో మాటలాడుచుంటిని. దైవము యొక్క మహిమను ఎవరు వర్ణింపగలరు? ఇది డాక్టర్సు సాధించవలసిన సమస్య కాదు, మాంత్రికులు నిర్ణయించగల వలసినదీ కాదు.

ఆ విధముగా 24వ తేదీ శుక్రవారం రాత్రి జరిగిన విచిత్ర సంఘటన ముగిసినది. అప్పటి నుండియు ఒక విధమగు అంతర్విమర్శ నాలో జరుగుచుండెను. ఈ విధమగు ప్రశ్నలు నాలో కలుగుచుండెను. "ఈ శరీరమును మృతప్రాయమొనర్చి, చైతన్య రహితము చేసి 15 నిమిషముల పాటు నేనెక్కడకు కొంపోబడితిని? ఎవరైనను నన్ను తీసుకువెళ్ళిరా? నేనొక్కడనే వెళ్లితినా! అందరి ఆనందము కొరకు యీ నిర్జీవమగు శరీరమున తిరిగినేనెట్లు ప్రవేశించితిని?"

ఈ పరిమిత మేధస్సునకు అందనిదై, చిత్రమైనదగు యీ అనుభవము నా కెన్నియో విధముల తోడ్పడి, పురోగమన సోపానమైనది. నాకును నన్ను (పేమించు వారికి కూడ ఇది చక్కగ ఉపయోగించగలదు.

ఓం తత్సత్ ఓం.

ప్రాక్పాశ్చిమమున గల (పేమాస్పదులగు వారందరికి నా వినమ్రపూర్వకమైన అర్పణ, వారికి శాంతి జ్ఞానము కలుగు గాక!

లోకా స్సమస్తా స్సుఖినోభవంతు

&o! &o! &o!

#### 52626262626262

సముద్ర గర్భమున ఎంత లోతుకుపోయిన అంత ఎక్కువ శ్రేష్టమైన ముత్యములు లభించునట్లు, సాధకుడు ప్రవృత్తిని విడిచిన నివృత్తి పరుడైన కొలబయు ఎన్నియో అమూల్యమైన శాంతి ముత్యములను జ్ఞాన రత్నములను తన హృదయంలోనే గాంచగలడు.

## పూజ్యత్రే మలయాక స్వామీజీ పిలుపు

– పరమపూజ్య త్రీ స్వామి ఓంకార్

త్రీ మళయాళ స్వాములవారి చిత్తరువు యొకటి నా బల్లమీద గలదు. దానిని జూచినప్పుడెల్లను త్రీ స్వామీజీ నన్ను పిలుచుచున్నట్లే యుండును. త్రీ స్వామీజీ నా హృదయమునకు చాలా సన్నిహితులు. వారి హృదయమునకు నేను గూడ సన్నిహితుడనే. నా దగ్గర నుండి వారి వద్దకు యెన్ని గజముల దూరమున్న వారి దగ్గర నుండి నాకును, అన్ని గజముల దూరమే యుండును గదా! మా యిద్దరి మధ్యను యెంత మాత్రము దూరమే లేకుండెడిది. త్రీ మలయాళ స్వామీజీ, శ్రీ ఓంకార స్వామీజీ రెండుగాదు, ఒక్కటే అని చాలామంది భక్తులనుకొనుచుండెడివారు.

్రీ స్వామీజీ భౌతిక దేహమును చాలించితిరన్న విషాదవార్త మొన్నను కాకినాడ నుండి భక్తులు రాగా వారి నుండి ఆశ్రమవాసులు విని చాలా విచారించిరి. మరునాడు ది. 12-7-62 తేదీ గురువారము శయనైకాదశి మహా పుణ్యదినమున రాత్రి 12 గం॥లకు శ్రీ వ్యాసాశ్రమములో మహా సమాధినొందిరన్న విచారకరమైన ఉత్తరముగూడ శ్రీ వ్యాసాశ్రమము నుండి వచ్చెను.

త్రీ స్వామీజీ, నేను రెండుగాదు గావున, వారున్న చోటనే నేను గూడ యుండుటకు కోరుట సహజమే! వారు వెళ్ళిన తావునకు నన్ను గూడ రమ్మనమని నాకు స్వాగతము పంపుచున్నట్లు తోచుచున్నది. త్రీ స్వామీజీ ముక్తజీవులు, జీవన్మమక్తులు. వారి భౌతిక దేహమును వదలినను నిత్యముక్తులుగా, సిద్ధ పురుషులుగా జీవించియే యున్నారు.

త్రీరామకృష్ణ పరమహంస, శ్రీరమణ మహర్షి మొదలైన సిద్ధపురుషుల వలె శ్రీ మలయాళ స్వాములవారు గూడ స్థూలరీతిగ శరీరము వదిలే ముందు చాలా బాధలు పడియుండిరి. మేము నీలగిరి శాంతి కేంద్రమునకు వెళ్ళునప్పుడు, వచ్చునప్పుడు తరచు శ్రీ స్వామీజీ దర్శనార్థము శ్రీ వ్యాసాశ్రమమునకు వెళ్ళుచున్నను, మా దురదృష్టముచే శ్రీ స్వామీజీ యెప్పుడును వెల్లూరు ఆస్పత్రిలోనే చికిత్సను బడయుచుండెడివారు. అందుచేతను యీ మధ్యను, వారి దర్శనమే లభించకపోవుట విచారకరము. అయినప్పటికి శ్రీ స్వామీజీ శిష్యులు, శ్రీ పరమేశ్వరానంద స్వాములవారు, శ్రీ గోవింద స్వాములవారు, వ్యాసాశ్రమ వాసులందరూ, గురుకుల బాలబాలికలతో సహా, మమ్ము యెన్నో రీతులుగా గౌరవించుచూ, [పేమించుచూ, శ్రీ స్వామీజీ ఆశ్రమంలో లేని కొరతను లేకుండ జేయుచుండెడివారు.

ఇప్పుడు శ్రీ స్వామీజీ ఎక్కడకు వెళ్ళిరి? ఎక్కడకు వెళ్ళగలరు? ముక్త పురుషులైనవారు సర్వతా నిండియుండిరి. వారి ఆత్మ వారిని [పేమించెడి వారిలోనే, లీనమై యున్నది. ఈ లోకములో రెండు తరగతుల మానవులు గలరని మహానీయులు జెప్పుచుందురు.

- 1. బ్రతికియుండియు, చనిపోయినవారు, ఎంత ధనవంతులైనను, బలవంతులు, మేధావంతులైనను అట్టివారు దైవమును మరచిన (పేమశూన్యలై యున్నను, బ్రతికియున్నను చనిపోయినవారితోనే సమానము. అట్టివారి జీవితములు భూమికి భారమే. విశ్వ[పేమ లేని హృదయము శ్మశానమువంటిది.
- 2. ఒక పూజ్యశ్రీ స్వామీజీవంటివారు, దేహముతో యున్నను దేహము విడిచినను, వారు నిత్యజీవులే! నిరంతరము ఇప్పుడే గాక యెప్పటికిని, శాశ్వతముగా లోక కల్యాణమునకు తోద్పడుచు, జీవించుచునే యుండిరి.

దైవమును మరచినవారు, సాధువులైనను, గృహస్థులైనను మృతజీవులే! ట్రతికియున్నను చనిపోయినవారితోనే సమము. ఇక దైవమును మరువనివారు యెవ్వరైనను, వారు ఏ ఆశ్రమంలో ట్రహ్మచారి గృహస్థ, వాన్రబ్రస్థ, సన్యాశ్రమంలో యున్నను. జీవన్ముక్తులుగా భక్త కోటికి లోకమంతకూ ఆదర్శనీయమైన మహనీయులుగా జీవించుచుండిరి. శ్రీమలయాళ స్వాములువారు పూర్పముకంటె ఇప్పుడే స్ట్రేష్ట్ హెచ్చుపథతో, శక్తితో, తేజస్సుతో, (పేమతో నిండి భక్తుల హృదయములలో ప్రకాశించుచున్నారు. కండ్లున్నవారు శ్రీవారిని నిరంతరము దర్శించవచ్చును. చెవులున్నవారు శ్రీవారి వాక్కునే అన్ని వాక్కులలో వినవచ్చును. శ్రీస్వామీజీ పుష్పములలో వికసించుచున్నారు. పక్షులలో పాడుచున్నారు. బాల బాలికలలో నవ్వుచు ఆడుకొనుచున్నారు. నదులలో ప్రవహించుచున్నారు. పర్వతములలో స్థిరమైయున్నారు. గాంచుడు! మీ శిరస్సులను పైకెత్తి రాత్రులయందు ఆకాశమువైపు జూచిన ప్రతీ నక్షత్రములోను శ్రీ స్వామీజీయే గానవచ్చెదరు. నక్షత్రములలో, సూర్యచంద్రాదులలో శ్రీస్వామీజీ తేజస్సే నిండియున్నది.

అంతా రామమయం. ఈ జగమంతా రామమయం. రాముడు, శ్రీ స్వామీజీ రెండు గాదు ఒక్కటే! వారి "యదార్థభారతి" కర్మ, భక్తి, యోగ, జ్ఞానములను దెలిపెడి ఆధ్యాత్మిక విషయిక మాసపత్రిక.

### "ఓ మిత్యే కాక్షరం బ్రహ్మధ్యేయం సర్వ ముముక్షుభిః" అని

సర్వమత వేదాంతసారమును 36 సంవత్సరముల నుండి ఏకగ్రీవముగా చాటుచు ఆంధ్రదేశములో అనుభవనీయమైన సేవను చేయుచున్నది. అదిగో! నేనిప్పుడీ వ్యాసమును శ్రీస్వామీజీ సన్నిధిని అనుభవించుచూ బ్రాయుచుండ, పిప్పిహ, అనెడి చిన్నపక్షి దూరము నుండి ప్యూకహా! ప్రభువెక్కడ, శ్రీస్వామి – యెక్కడ? అని వెదకుచు ఆర్తనాదము జేయుచున్నది.

శ్రీ స్వామీజీ హృదయములకు, హృదయముగా పవిత్రమైన మన ఆంతర్య హృదయముననే జ్యోతి స్వరూపముగా వెలుగుచుందిరని సమాధానము వచ్చుచున్నది. శ్రీ స్వామీజీకి ఇప్పుడు ఈ లోకములో వేరే శరీరము లేదు. వారి ట్రియమైన స్వార్థరహితులైన శిష్యులు, భక్తుల హృదయములలో ట్రవేశించిరి. మన శరీరములే శ్రీ స్వామీజీ శరీరములు. వినుడు! మరల పిప్పిహ పక్షి, స్వామీజీ, ఇచ్చటనే యున్నారు. ఇదివరకు కంటే ఇప్పుడే హెచ్చుగా మనందరిలో జీవించుచున్నారని గానము జేయుచున్నది. శ్రీ స్వామీజీ స్వార్థరహితమైన సేవాపరులు. వారు అనుభవించటకు పిలచుచున్నారు. శ్రీవారి పిలుపు మీకు వినబడుట లేదా? ఒక్కతరి నిశ్శబ్దముగా నుండుడు. శబ్దములో గూడ వారే!

పరమపావనమైన వారి జీవితమంతయు దేశాభ్యుదయమునకు, లోకశాంతికే ప్రతీక్షణమును ధారపోసియుండిరి. ఒక్కమారు వారు స్థాపించిన వ్యాసాశ్రమమును దర్శించినను, వారు రచించిన ఏ వేదాంత గ్రంధమును చదివినను, శ్రీ స్వామీజీ మహత్తరమైన జీవితము ఇదివరకు, ఇప్పుడే గాక, ఎప్పటికిని మానవకోటికి ఆదర్శనీయముగా నిరంతరము తోడ్పడుచుండునని మనమందరమును గ్రహింపగలము. ఇక వెయ్యమాటలు, హెచ్చు వ్రాతలేల?

శ్రీ స్వామీజీ మనలను పిలచుచున్నారు. అశరీరిగా వారిప్పుడనుభవించుచున్న ఆత్మానుభవమును మన అందరిలో పంచుకొనుటకు మనలను ఆహ్వానించుచున్నారు. ఇదియే మంచి తరుణము. తరించుటకిదియే గొప్ప సావకాశము. ఇంకను యీ అస్థిపంజరములను, అనిత్యమైన యీ భౌతిక శరీరములను అంటిపెట్టుకొని, ఎంతకాలము, యీపుధ్వితో బంధింపబడి ఖండమైన జీవితములను, అల్పమైన భావనలతో జీవించుము? "పరోపకారార్దం మీదం శరీరం" యీ దుర్లభమైన మానవజన్మలు, ఇతరుల సేవకొరకే ఇవ్వబడెను. గాన మనము గూడ శ్రీ స్వామీజీవలె ట్రతీక్షణము ఆత్మసోదరీ, సోదర స్వరూపముల సేవలో గడుపుచు మనము తరించి మనతోడివారి తరింపునకు తోద్పడెదముగాక! అఖంద కోటి సచ్చిదానంద స్వరూపముగా వెలుంగుచున్న శ్రీ మలయాళ స్వాములు వారి పరిశుద్ధాత్మకు నా జోహార్లు!

లోకాస్సమస్తా స్సుఖినోభవంతు, ఓం శాంతిః శాంతిః శాంతిః హరిః ఓమ్ తత్ సత్.

## పూజ్యత్రే ఓంకారస్వాముల వాలి 65వ జ<u>న్మ</u>దినోత్సవ శుభాకాంక్షలు

- పరమపూజ్య త్రీ స్వామి శివానంద, బుషీకేశము

ఆత్మానుభూతి నొంది, అద్వైతామృతమును గ్రోలిన వారికీ దృశ్య డ్రపంచములో నామరూపములు మిధ్య, ఉన్నది, ఉండినది, ఉండబోవునది కేవల యొకేయొక పర్షబ్రహ్మము, భగవానుడు మాత్రమే. తత్త్వ రీత్యా వాస్తవికముగ నామ, రూపములు భగవానునకు లేవు. భగవానుడు లేక పర్మబహ్మము భక్తుల ఉపాసనార్థము సగుణము. సాకారము వహించును, సాకార సాక్షాత్కారమన జీవిత లక్ష్మమబ్బినటుల గాదు. దాని వెంబడి ననుసరించి యుండు నిర్గుణతత్త్వమును క్రియారూపమున గ్రహింపగలిగినప్పుడే మీరు జీవిత లక్ష్మము బడసినట్లు అగును.

84 లక్షల చేతనాచేతన నామరూప జగత్తును (నిరతము సర్వమును భగవానునిలోను, భగవానుని 84 లక్షల చేతనా చేతన నామరూప జగత్తు (నితరముల సర్వము)లోను తానే ఆ భగవానునిగాను, ... క్రియారూపమున గాంచుటయే నిర్గుణ సాక్షాత్కారము. అదియే గీతలో అ. శ్లో 29, 30 (సర్వభూతస్థ.., యోమాం పశ్యతి)లలో నిర్మతము సృష్టీకరింపబడినది. అదియే మీరనుదినము, ననుక్షణము పఠించుచు ననుభవ మొందయత్నించు శాంతి ప్రార్థన.

ఈ పరమ పవిత్రమగు, దివ్యమగు సారమగు శాంతి్రపార్థన "కేనోపనిషత్తు" "ముందకోపనిషత్తు" మున్నగువాటిలో కాననగును. ఈ "శాంతి ప్రార్థన" నాంతర్య మనోభావముల భక్తి శ్రద్ధలతో పఠించుటయన "భగవన్మంత్రజపము" నొనర్చినటులే, శాంతి ప్రార్థన మంత్రతుల్యమే కాదు మంత్రమే, భగవానునికి వలయునది భాష కాదు, భావము, హృదయాగాధోద్భాతమైన "పరమ పవిత్రభావము" మాత్రమే ప్రపంచములోని నేభాషలోనైనను నుచ్చరింపబదవచ్చును, నేజాతివారైనను దేశ, కాల, రింగ, వయోవివక్షత లేక జపించవచ్చును.

శృతి వాక్యములగు "దేహోనాహం, జీవోనాహం, ప్రత్యగభిన్న బ్రహ్మనాహమ్" (నేను జదమగు దేహమును కాదు, జీవుదను కాదు. వేరుకానట్టి పరమాత్ముదనే, పరబ్రహ్మమునే) "సర్వం ఖల్విదంబ్రహ్మ, నేహనానాస్తి కించన" (ఈ సమస్తము నేకైక పరబ్రహ్మమే, యిటనొకింతయు బహుత్వము వేరొండులేదు) మున్నగువాటి యొక్క సారమే మీరు "శాంతి ప్రార్థన" ద్వారా గ్రహించగలరు. ఇదియే వేరొక రూపముననిట "శివోహం, శివోహం, శివోహం, సోహం సత్, చిత్, ఆనంద స్వరూపోహమ్" నేనే శివుదను, నేనే శివుదను, నేను పరమాత్మను, నేను సచ్చిదానంద స్వరూపమను (పరమాత్మను) అని ప్రతినిత్యము సత్సంగ సమయములలో సంకీర్తింపబడును.

మీరు ద్వైతులుకండు, విశిష్టాద్వైతులుకండు లేక వేరితర సాంప్రదాయకులుకండు నీ మహోన్నత, అద్వైత స్థితికి మిమ్ముల నీడ్చితీరును. అప్పుడే మీరు నుడువరాని శాంతి, తెలుపరాని యానందము, చెప్పరాని నాత్మైకృత సహజావస్థలో నుందురు. కాన ఓనాట్రియ ఆత్మీయులారా! నా హృదయైక బాంధవులారా! నా[పేమైక ఆత్మీయులారా! లెండు, ఈ క్షణమే లెండు. భువిపైనిక మిగిలియున్న దినములైనను నీయుత్తరక్షణము నుండి, క్షణక్షణము సద్వినియోగపరుపుడు. మిమ్ముల మీరెన్నడును స్వల్పబుద్ధితో రావు, రాజు, రెడ్డి, గుప్త, మూర్తి, శర్మ, వర్మ, శాట్రి, కమల, విమల, లలిత, రాధ, మంజుల సవితగ దేహ భావనతో తలపోయకుడు. మీరు సదా, సర్వదా, నిత్యనిరంతరము త్రికాలముల, త్రివ్యవస్థల నా పర్మబహ్మము మాత్రమే. బాహ్యవేషములకు నాడంబరములకు ప్రాధాన్యత నిడకుడు. ఆంతర్య హృదయమును మాత్రమే లెక్కగొనుడు, "ధర్మము" ననుసరింపుడు. సద్గురు సంశ్రయ మొందుడు. వాని బోధలనాచరింపుడు. కాయిక, వాచిక, మానసిక, పరిశుద్ధిని పవిత్రతను నూటికి నూరుపాళ్ళుగ గొనుడు. దేహేంద్రియ మనోబుద్ధ్యాదుల కతీతులుకండు. రాగద్వేషముల విడనాడుడు. మీకు మీరీక్షణముననే "పరమ సత్యమును" గ్రహించి దివ్యులుగా భాసిల్లగలరు. గత ముప్పది సంవత్సరములకు పైగ నాంధ్రమున, నితరత్ర, దేశ, విదేశముల నాధ్యాత్మి సేవ నొనర్చుచున్న పరమ బ్రీయాత్మీయులగు మీకు మాశుభాభివందనలొనర్చుచు నిట బ్రత్యేక ప్రార్థనల సల్పితిమి! అఖీల ప్రజాసేవకై నాయురారోగ్యముల తోద వర్ధిల్లుదురు గాక!

#### 526262626262

- \* స్వార్థ చింతనయే బంధన, దుఃఖ హేతువ్వ, ఇతరులకై జీవించుచు, ఇతరులకై యోచించుటయే స్వేచ్ఛ.
- \* ఆత్మ పరిశోధన చాలా ముఖ్యము. మాయ చేత ఇతరులను పరిశోభించునే గాని, తనను తాను పరిశీవించుకొనడు. ఆత్మ పరిశోధన తోడనే ఆధ్యాత్మికత ప్రారంభమగును.
- అసూరు అసూరు రును నదొక మానసిక కుషురోగము కుష్మ రోగము శబీరమును
   పాడు చేయును. అసూరు మనస్సునే నశింపచేయును.

## విశ్వప్రేమ చిహ్మము శ్రీస్వామి ఓ౦కార్ జీ

- పరమపూజ్య త్రీ స్వామి చిదానంద ఋషీకేశం

ಓ೦ ಕಾಂತಿ!

పూజనీయులు, (పేమాస్పదులు అగు శ్రీ ఓంకార్జీ మహారాజ్ వారికి హృత్ఫూర్వక (ప్రణామములు. శాంత్యాశ్రమ మునివర్యులు విశ్వశాంతి దూత. శాంతియే చైతన్యముగా గలవారు, (పేమయే రూపుదాల్చినట్లుందురు. ఆ దివ్య పురుషుని యందు కానవచ్చు (పేమ సామాన్య భౌతిక (పేమ కాదు, దివ్య (పేమ. వారి నుండి (ప్రసరితమగు (పేమ యీ విశ్వమంతయు వ్యాపించుటయే గాక, చేతనా చేతనములైన సకల సృష్టిని తనలో ఇముద్చుకొనగలిగినది. వారి పరిధిలోనికి వచ్చిన ప్రత్యణువు ఆధ్యాత్మిక (పేమ (సవంతితో నిండిపోవును. దైవ ప్రసాదితులగు యీ తోటపల్లి మునివర్యులు మానవాళికొక అమూల్య సంపద, ఆశాజ్యోతి. మహోత్మ్మష్టమగు వారి జీవితాశయము మానవాళికి శాంతి నొనగూర్చు చున్నది. మానవసేవ చేయవలయుననెడి వారిలో కలిగిన ప్రగాధవాంఛ, అనంత(పేమ, ఈ శాంతి సంస్థను నెలకొల్పజేసి, అర్ధ శతాబ్ధికి పైగా చక్కగ నడపబడుచున్నది. శాంతి కేంద్రము లన్నింటికి మూలస్థానమైన యీ శాంత్యాశ్రమున శ్రీ స్వామీజీ యుండుటచే వారి (పేమ, శాంతి ఆశ్రమమంతయు పరివ్యాప్తి చెందియుండును. ఆ ఆశ్రమమందలి తరు వృక్షలతా గుల్మములు, పుష్ప ప్రతములు సర్వము ఆ శాంతి (పేమలచే నిండి, వారు ప్రపరితమొనరించు వాటిని తాము కూడ సజీవములై చాటుచున్నట్లుందును.

శ్రీ స్వామీజీ ఆధ్యాత్మిక సంస్థ విశ్వమానవ ఏకత్వమును చాటును. వారి శాంతి (పేమ సందేశములు జగద్విఖ్యాతమైనవి. వారు రచించిన పుస్తకములు, వారు ప్రతినెల ప్రచురించు "శాంతి" "పీస్" మాస పుతికలు సమస్త మానవులకు పూరట కలిగించి, వారి ఆత్మోన్నతికి తోద్పదును. వారి పవిత్రనామము వివిధ దేశములలోని ప్రజల నాల్కలపై సతతము నిల్చియుందును. వారి (పేమ, శాంతి క్రీస్తు ప్రభువుని తలపింపజేయుచుండెను. ఈ రచయితకు స్వామి ఓంకార్జీ వారి పరిచయము మొదట స్వామి శివానంద సేవలో, వారి శిష్యత్వములో యుండగా జరిగెను. శ్రీ గురుదేవులు శివానందజీ, ఓంకార స్వామీజీల ఆధ్యాత్మికానుబంధము (పేమ, పరస్పరానురాగ గౌరవములు అప్పుడే తెలుసుకొనుటకు అవకాశము చిక్కెను. ఆ విధముగా యీ సేవకునకు స్వామి ఓంకార్జీపై అధిక గౌరవము కలిగెను. ఇది 1945 సంగ నాటి సంగతి అప్పటినుండియు వారిని దర్శింపవలయుననియు వారి పవిత్రాశీర్వాదము గైకొనవలయుననియు, తీవ్ర వాంఛ కలదు. ఎంతో కాలమైనను ఆ వాంఛ అట్లే యున్నది. కొలది సంవత్సరముల క్రిందటనే ఆ కోర్కె నెరవేరెను. సద్గురు శివానంద వారి ద్వారా స్వామీజీ, శాంత్యాశమము చాలా కాలముగా తెలిసినను ఇరువది సంవత్సరముల తర్వాత స్వామీజీని వారి ఆశ్రమములో దర్శించి ఎనలేని ఆనందమును పొందియుంటిని. ఫూజ్య స్వామీజీ మమ్ముల నందరను అధిక (పేమతో, వాత్సల్యముతో ఆహ్వానించిరి. ఆ రాత్రి స్వామీజీ శ్రీ, శివానందజీ ముప్పది సంవత్సరముల క్రిందట ఆశ్రమమునకు వచ్చినప్పటి సంగతులు అధిక ్రేమతో చెప్పియుండిరి. ఆశ్రమమునకు వెళ్ళుట వారిని దర్శించుట నాకు చాల ఆనందమును కర్గించుటచే, నేను అదృష్టవంతుడనని భావించితిని.

ఆ తరువాత నేను వారిని దర్శించుసరికి వారొక పెద్ద ఆపరేషన్ కు గురియై డాక్టర్సుచే ఏ

₩Ж(66)ЖЖ

మాత్రపు అలనట కూడవలదని నిషేధింపబడి యుంటిరి. వారికి పూర్తి విశ్రాంతియే గాక మాట్లాడుట కూడ వలదని నిషేధించి యుండిరి. కనుక వారు సాధ్యమైనంత నిశ్శబ్దములో గడుపుచుండిరి. అట్లున్నను అధిక (పేమ వాత్సల్యములతో నా యోగ క్షేమముల నరసి, నాతో (పేమపూరిత ప్రసంగము నొనర్సిరి. నా గురుదేవులగు, శ్రీ శివానందజీ సమతుల్యులగువారు, చిన్నవాడను, సాధనా దశయందున్న వాడను అగు నాపై చూపిన ఆదరణ నన్నాశ్చర్యపరచెను. ఆధ్యాత్మిక దృష్ట్యా సేవకుడను, భక్తుడను అగు నాపై వారట్టి ఆదరణ చూపుటే వారి ఘనత. డాక్టర్సు యొక్క సలహాపై శ్రీ స్వామీజీ మౌనము పాటించినను, వారి దర్శనము గావించుకొని, వారి దివ్య సాన్నిధ్యములో కొంచెము సేపు గడుపుటయే చాలును. వారి తీవ్ర అనారోగ్య స్థితి, ఆసుపత్రిలో జేరుట, శ్వస్త్ర చికిత్స మొదలగునవి నాకు తెలిసి వారి ఆరోగ్య విషయము తెలుసుకొనుటకై వారిని దర్శించితిని. సేవకుడను, వారి కంటే చిన్నవాడను అగు నన్ను వారితో సమముగా భావించి ఏకత్వమును చూపిరి. అది నాలో గాధముగా నాటుకొనెను. వారి ఆత్మభావన, మా గురుదేవులు, నాకు కూడ సజీవమూ<u>రిత్</u>వమున భాసించువారి ఆత్మభావనను స్పురణకు దెచ్చెను. నిరాడంబరమైన ట్రకృతిని, వినమ్రుతని (పేమించు మా గురుదేవులు స్వామీజీని అంత అత్యధికముగా ఎందుకు (పేమించెడివారో నాకిప్పుడు అవగతమైనది. అనంతమైన ప్రకృతిలో పసిబాలురవలె జీవించుటయే వారిరువురును అంత సన్నిహితత్త్వమునకు దెచ్చెను. స్వామి ఓంకార్జీ పసిబాలుని వలె 'అహం' 'నేను' భావమును వారిలో తుడిచివేయుటచే దైవము వారిలో దివృత్వమును నింపెను. ఇప్పుడు, ఇచ్చటనే దైవ సాక్షాత్కారము అను దానిని సార్థక మొనర్చుచు, వారు ఆ దివృత్వమునే జగతిని ప్రసరిత మొనర్చుచుండిరి.

అంతయేగాక వారి ఆత్మనే అన్నింటి యందును, ప్రతి తావునందును, వారు దర్శింతురు. తరువృక్ష లతాగుల్మము లన్నింటితో వారు మాట్లాడుచు, ఎండగా యున్న సమయమున వాటికి నీరుపోయుట మరచిన, వాటిని క్షమార్పణ వేడుచు వాటిని (పేమించుచుందురు. వాటికి నష్ట పరిహారము చెల్లించుటకై మరింత (పేమించుచు వాటికి అధికమగు నీరు పోయించుచుందురు. అట్లు శ్రీ స్వామీజీదృష్టి ఎక్కడ (పసరించిన, అచ్చట దివ్యత్వము (పస్ఫుటమగును. వారి పంచేంద్రియములు ఏమి (గ్రహించినా, ఏమి చేసిన అందు వారు దైవభావమునే (గ్రహింతురు. ఆ విధముగా వారు దైవములోనే జీవించుచు, చలించుచు, దైవములోనే అహర్నిశము తాదాత్యము చెందెదరు. అందుచేతనే వారి సన్నిధికి వెళ్ళి వారి (ప్రక్కన కూర్చుండిన ప్రతివారు ఆ దైవానుభూతిని పొందుచు, ప్రతిక్షణమున, ప్రతి శ్వాసయందు వారు పొందు దివ్యానుభూతిని పంచుకొందురు. కావున వారు దైవస్వరూఫులేయని చెప్పుట అతిశయోక్తి కానేరదు. వారి సన్నిధియన దైవసన్నిధియే, వారి సన్నిధిలో యేకత్వము తప్ప అన్యము కానరాదు. ఆత్మభావమున అందరు ఒక్కటియే. దైవాను(గహముచే (పేమ, శాంతి, ఏకత్వము స్వామి ఓంకార్జీ మహారాజ్ ద్వారా మానవాళిపై (పసరిత మగుచుండెను. వారి (పేమపూరిత సేవ, శాంతి జీవనము మానవాళికి మార్గదర్శకములు.

పవిత్రము, ఆనంద ప్రదము అగువారికి 80వ జన్మదిన శుభ సమయమున, నేను నా హృదయపూర్వక కృతజ్ఞత నర్పించుచు, ఈ వ్యాసము వారి చరణముల కర్పించుచుంటిని. శాంతిని, [పేమను ప్రసరించు వారు చిరకాలము మనెదరు గాక! [పేమ సేవారూపముననే ప్రసరిత మగుననియు, ఏకత్వమునకు అదియే మార్గమనియు చూపుదురు. వారి నుండి ప్రసరితమగు తేజఃకిరణములవి. [పేమ, శాంతి, సేవ, ఏకత్వము వీటి ప్రతిరూపలగు వారికి నా శ్రద్ధాంజలి. [పియతములగువారికి ప్రణామములు.

Lo ಕಾಂತಿ ಕ್ಯಾಂತಿ ಕ್ಯಾಂತಿಃ *જ્યા*જ્ય





## **శాంతి దూత - త్రీ స్వామి ఓంకార్ జీ**

## - పరమపూజ్య శ్రీ స్వామి దేవానంద

పరమ పవిత్రమైన మన భారత ఖండములో, సమయా సమయందనేక అవతారములు, మహాపురుషులు, లోకోపకార పరాయణులు ఉద్భవించిరి. కొన్ని యవతారములు అధర్మ నాశనము మరియు ధర్మ రక్షణము కొఱకు, కొన్ని యవతారములు, (పేమ, వాత్సల్యములు (పేరేపించే నిమిత్తము, కొన్ని యవతారములు, దయాహింసలు బోధించుటకుగాను, కొందరు మహాపురుషులు, త్యాగమును నిరూపించుటకుగాను, కొందరు సత్పురుషులు వర్ణ్మాశమ ధర్మములను ఆదర్శముగా నడపి చూపించుటకు గాను, కొందరు సత్యమును ప్రతిష్ఠించుటకుగాను, కొందరు మహనీయులు విశ్వశాంతిని ప్రబోధించుటకు గాను, మరికొందరు మహాపురుషులు నిష్కామ సేవ ద్వారా లోక కల్యాణము చేయుటకుగా నుద్భవించి, ప్రపంచమందు పైతెలిపిన, లోక కల్యాణప్రదమైన ధర్మాది కార్య క్రమములను ప్రతిష్ఠించి, ప్రబోధించి, ఆదరించి ఆదర్శవంతులై, వారి వారి అవతారములను ముగించిరి. ముగించుచున్నారు. ముగింప బోవనున్నారు.

అట్టి మహాపురుషులలో, లోక కల్యాణము జేయు వారిలో, శాంతి దూతలలో నొకరు. పూజ్యశ్రీ స్వామి ఓంకార్జీ మహారాజ్. వీరు కనీసము ఏబది (50) సంవత్సరముల నుండి, విశ్వశాంతికై, లోకశాంతికై మానవ శాంతికై, అనేక విధములుగా కృషి సలుపుతూ శాంతిదూతవలె, రాత్రింబగళ్లు, వీరి అమూల్యమైన జీవితము నంతటి నర్పించిరి. పూజ్యశ్రీ స్వాములవారు. రెండు, మూడు, పర్యాయములు, పాశ్చాత్యదేశ పర్యటనము చేసి, భారతదేశ మంతటా అనేకసార్లు పర్యటన మొనర్చి "శాంతియే మీ జన్మహక్కు. మీరు వాస్తవముగా శాంత స్వరూపులే, శాంతము లేనిచే సౌఖ్యము లేదు. కాబట్టి మీరందరు అట్టి ఉత్భ్రష్టమైన పరమశాంతిని ఇపుడే ఇచ్చటనే పొందండి. ఈ పరమోత్మ్రష్టమైన సదవకాశమును జారవిడువకండి. మీలో నున్న ఆ పరమశాంతిని మీరందరూ అనుభవించి, నిత్యానందమును, బ్రహ్మానందమును పొందండి" అని ఈ దివ్య సందేశమును రెండు మాస ప్రత్యిక్ష దర్శనము ద్వారా, వారి పవిత్ర సంకల్పము ద్వారా, వారి పవిత్యానుని నిశ్మాస్థనులు ద్వారా, పదేపదే ప్రభోదించుచున్నారు. ప్రస్తుతము మన మందరము, శాంతి లేదు, శాంతి లేదు, అని అల్లాదుచూ ఎచ్చట చూచినను అశాంతియే అని మొఱపెడుతున్నాము. కాని శాంతిని పొందుటకు తగిన ప్రయత్నము మాత్రము చేయలేదు. కాబట్టి ఇప్పుడయినా, పూజ్యత్రీ స్వాములు వారి 76వ పరమ పవిత్రమైన జన్మదినోత్సవ సమయములో మనమందరము వారి ప్రబోధములను శ్రవవణము చేసి, మననము చేసి, అపరమౌత్మ్రష్టమైన శాంతి ననుభవించెదము గాక.

పూజ్యత్రీ ఓంకార స్వాములువారు, మనకందరికీ ఆ పరమ శాంతిని పొందుటకు చేయు ప్రయత్నమందు శక్తి, సామర్థ్యములనొసంగెదరు గాక. సర్వశక్తి స్వరూపుడయిన పరమేశ్వరుడు, ప్రపంచమందు శాంతిని వెదజల్లుటకు గాను పూజ్యత్రీ స్వాములువారి కనేక దీర్ఘ సంవత్సరములు, సంపూర్హారోగ్య మొసంగి రక్షించుగాక యని పదేపదే ప్రార్థించుచున్నాను.

£0 808: £0 808: £0 808:



## ಓ೦ಕ್ ರನ್ಫಾಮಿ ಜ<u>ನ್</u>ಯದಿನಮು

### - పరమపూజ్య శ్రీ స్వామి రామానందతీర్థ

ఎవరిని గురించి వారికి ఇతరుల కంటె, ఫూర్ణముగాను, బాగుగాను తెలియును. అందుచే అన్యులపై పరిపూర్ణమైన అభిప్రాయము వెలిబుచ్చుట చాలా కష్టతరము. (ప్రప్రధమమును వారి రూపమునందలి కొంతభాగమును మాత్రమే మనము చూడగలము. అంతేగాక మనకు (గాహ్యముగాని సంగతులెన్నో యుండును. ఇతరులను అర్థము చేసుకొనగల్గెడి మన శక్తికి మితమైన పరిధియు గలదు. అందుచేత ఒక ఉన్నతము, ఘనతరము అయిన వ్యక్తిని గూర్చి మనము వర్ణింపబోగా మన ఆత్రములో పరిపూర్ణ రూపకల్పన చేయజాలము. ఒక్కొక్కపరి మన ఆలోచనా ఛాయలు, మనము వివరింపబోయెడి దానికేమియు సంబంధము లేకుండగ, ఆ రూప చిత్రణమును కళంక పరుపవచ్చు గూడ. అయినను మరి మార్గాంతరము లేదు.

స్వామి ఓంకార్జీని గూర్చి చెప్పబోవుట చాలా సాహసకార్యము. నేను ద్రాయుటకు నా కలము గైకొనినప్పుడు నా హృదిలో యీ ఆలోచనలు కల్గెను. "నీవు స్వామీజీని సరిగా అర్థము చేసుకొంటివా? వారిని పరిపూర్ణముగా తిలకించితివా? వారిని పూర్ణముగా అవగాహన చేసుకొంటివా? లేక నీ వ్యక్తిగత అభిద్రాయపు ఛాయలా?" వీనికి తృప్తికరములైన జవాబు లేమియు రాలేదు. మానవుడు తీసుకొను జాగ్రత్తలన్నియు తీసుకొనుచు, పరిమితమైన హద్దులలో, వాస్తవములకు దూరము కాకుండగ, స్వామీజీ యొక్క ఈ రూపచిత్రణ గావించితిని.

స్వామీజీ వికసించిన నిష్కపట మనస్కులు. వారు సతతము చల్లని వీక్షణములను ప్రసరింపజేయుటగాక, నూత్న విషయములను వినుటకు, నేర్చుకొనుటకు కూడ సంసిద్ధులై యుందురు. వారు పరిపూర్ణులై యుండియు, క్రొత్త భావములను తెలుసుకొనుటకు ఆత్రముగా నుండుట నేను గమనించితిని. పురోభివృద్ధికి, ఔన్నత్యమునకు అంతము లేదన్న విషయము వారికి తెలుసు. వారిలోని ఈ ప్రత్యేక లక్షణము నాకు సదా ఆనందము కల్గించుచుండెను. మా ఇరువురి మధ్యను స్వేచ్ఛా సంభాషణ జరుగుచుందును. వివిధ రకములైన ఆత్రమ కార్యకలాపములను గూర్చి వారితో చెప్పుటకు నేనెప్పుడును సందేహించలేదు.

భౌతిక దృష్ట్యే వానికి అర్థము కన్పించకున్నను, పరంపరాగతియైన కొన్ని ఆధ్యాత్మిక సాంప్రదాయములను స్వామీజీ అంగీకరించుచుందురు. వానిని అర్థము చేసుకొనుటకు నేనెంతయూ ప్రయత్నించితిని. కాని ఇంతవరకు కృతకృత్యుడను కాలేదు.

వారిలోని మరి ఒక డ్రుత్యేక లక్షణమేమన, వారు నిత్యమును గుర్తించిన నంగతి ద్రదర్శింపరు. వారు దైవమును దర్శించి, సదా ఆయనలోనే వసించుచుందురు. వారి బాహ్య ఆచరణ లేమైనను, ఆ అనంతములో వారు సదా సర్వైక్యము చెందియుందురు. అందుచేతనే వారి నుండి సుమనోహర మధుర పరిమళము, తేజస్సు వ్యాపించుచుందును.

నిస్వార్థముగా వివిధ రకములైన ఆశ్రమ కార్యకలాపములందు మునిగియున్నను, వారు ఎన్నియో కష్ట నిష్టరములను ఎదుర్కొనవలసి వచ్చుచుందును. సర్వ సామాన్యునిపై వలె విధి వారిపై ఇన్ని రకములైన కష్టముల నేల కల్గించెనని, నేను ఒక్కొక్క పర్యాయము ఆశ్చర్యపోవు చుందును. స్వతసిద్ధముగా వారు బహు సున్నిత హృదయులు. మేము తరుచు వారి అనారోగ్యమును గూర్చి విచారించుచుందుము. కాని వారు చురుకుగా కదులుచు తమ పనిని ఉజ్వలమూర్తి (Colossus) వలె చేయుచునే యుందురు. ఇవన్నియు చాలా చిన్న విషయముల (కింద చూపట్టినను చాలా విశిష్ట విషయములు.

పసిబిడ్డల లాలిత్యము స్వామీజీయందు చూపట్టును. వారు చిన్న విషయములను ఆనందింతురు, విచారింతురు, కాని వారి అంతరం దివ్యత్వముపై ఇవి ఎట్టి ముద్రయు కల్పించవు. ఆ దివ్య అంతర్వాణి సతతము ప్రవహించుచునే యుందును.

కొన్ని సమయములందు కొందరు భక్తుల వలె నటించుచు, వారి స్వకార్యములకై స్వామీజీ మంచితనమును దుర్వినియోగము చేయుచుందుట గాంచిన నాకు చాలా విచారము కల్గుచుందును.

ఓంకార్ స్వామీజీది చిత్రమైన వ్యక్తిత్వము. అందముగా నిర్మింపబడిన వానిని వారెంతయో రేమించుటయేగాక, వాటిని యదా స్థానములో భద్రపరుచుచుందురు. తోటపల్లిలోని శాంతి ఆశ్రమము వారి భావముల యొక్క రూపచిత్రణ. ఈ భూమి యందు వృద్ధి పొందిన ప్రతి వృక్షము నందును, ఇచ్చట రూపుదాల్చిన ప్రత్యాకృతియందును వారి రసజ్జాన సంబంధమైన ప్రతిభ బహిర్గత మగుచుందును. అతి స్వల్పాంశములను గ్రహించువరకు ప్రతి పనియందును వారు కృషి సల్పుదురు.

**"దైవములో నివసింపుము, ఇతరుల నాయనలో నివసించుటకు తోడ్పడుము"** ఈ మాటలయందే వారి పూర్తి జీవితము నిబిడీకృతమై యున్నది.

### ఓం తత్ సత్:

- కిపిరు ఏ దైవము కొరకు చర్చిలలోను, మసీదులలోను, దేవాలయువుందును వెదుకుచుండిరో,
   ఆ దైవము కబిత్రమగు బి హృదయుముల యందే గలడు.
- \* పునము సుఖ సంతోభములు పాందవలెనన్న ఇతరుల సుఖ సంతోభములకు తోడ్బడవలెను.
  ఇతరుల నానంబంపచేయుట యుందే మన ఆనందము ఇబుడి యున్నబ.
- \* నీశ్ర ఏబ సత్యమని నమ్ముదువో దానిని గట్టిగా పట్టుకొనవలెను. ఎన్నడును విడువవలదు. సత్యమనగా ఎన్నడును మార్చునొందని జ్యోతియే.

## **೩೦ಕಾರ హృదయము**

- పరమపూజ్య జ్రీ స్వామి నిత్యానందగిరి కైలాస ఆశ్రమం

ఆధ్యాత్మ విజ్ఞాన సురభికామోదితులగు "శాంతిపాఠక" మహాశయులారా! ఓం తత్సత్ ఓం నమస్తే.

్రకోత్రియ బ్రహ్మనిష్ఠలగు శ్రీమదోంకార స్వామి మహాశయలకు 1968 జనవరి 21 తేదీకి 74వ జన్మదినము రానున్నది. మహనీయుల జన్మదినము – దేశీయులకు పుణ్యతీర్థావగాహన సదృశము కదా! స్థిత ప్రజ్ఞావతంసులు శ్రీమదోంకార స్వాములవారి జన్మావతరణ సందర్భమున వెలువడు "శాంతి" జన్మదిన సంచిక విశేషములతో వెలువడునని పాఠక మహాశయు లెఱింగిన విషయమే కదా!

ఓం సత్యం శివం సుందరమ్ అని శ్రుతి మాతృ ప్రవచనము. అనగా మనము చిన్మయ స్వయంజ్యోతి స్వరూపులము. మంగళ్రపదమై, నిత్యమై, సత్యమై, సుందరమై ప్రతిమానవ హృదయములో ప్రణవజ్యోతి వెలుగొందుచున్నది. అట్టి ప్రణవజ్యోతిని తనయందును సమస్త భూతములయందును వెలిగించి, వెలిగింపజేసి, వెలుగుజూచువాడు శ్రీరామతీర్థ మహాశయుడు. ఆ దివ్యాశయుడు నిజముగా ప్రధితాద్వైతమును నఖిల దేశముల అవిరళ ప్రచారము చేసి ధంకా బజాయించి నిరాఘాటధాబీ పాటవముతో జాటి చెప్పినాడనుటలో అతిశయము లేదు. ఆశ్చర్యమును కాదు. కావుననే ఆ మేధోపాధోనిధిని విద్వల్లోకము ఒక్కుమ్మడిగా "అపరశంకరు" డని వేనోళ్ళ జాటినది. అతడొక ఆధ్యాత్మిక దివ్యజ్యోతి. తన్మూలమున పెక్కు జ్యోతులు నలువంకల వెలిగింపబడి అజ్ఞానాంధ తమః పరంపరలను విచ్ఛిన్న మొనర్పబడి దివ్య తేజో విరాజితముగా జేయబడినది.

రామతీర్థుడొక ప్రసిద్ధి పురుషోత్తముడు, విజ్ఞాన సాగరము తదంతస్తేజము – శిష్యాగ్సేసరుడగు శ్రీమాన్ నారాయణ స్వామిగారు సుమారు 40 ఏండ్లకు బూర్పమే ఆంధ్ర దేశమున శ్రీరామతీర్థ శంఖారావము వినకపూర్పమే – శ్రీ తోటపల్లి కొండలలోని శ్రీ "శాంత్యాశమము" ఆవాసముగా నేర్పఱచి శ్రీవారి సహకార సానుభూతి విభూతిలో బాలుపంచుకొని నిరంతర సంక్షుభిత జీవిత సంగ్రామములో శ్రీరామతీర్థ దివ్యోపదేశామృతము నాస్వాదించి గఱ్ఱున (తేన్చి అనుభవమునకు దెచ్చుకొని తదారాధనము తదనుకరణు, తదేకనిష్ఠ, తదేక జీవిత విధానము గల (పకృత వక్తవ్య మహాద్యుక్తి, పవిత్ర హృదయుడు శ్రీమదోంకారస్వామి గారు, వీరు (పాక్పశ్చిమ దేశములకు భారతీయ సంస్మృతిని, (కైస్తవ (పేమాదర్శ జీవన కార్యాచరణమును మేళవించి సమదర్శియై పరమ కరుణారస పరిష్టావిత హృదయులునై "అపర దధీచి" యై నింపెసలారి విరాజిల్లుచున్నారు. ఎంతయు ధన్యజీవనులు. వారి దృష్టియే ఓంకారము. పావన జీవనమే ఓంకారము. వినుట, కనుట, పొందుట, అంతయు నోంకారము. ఇంతయేల వీరసలే ఓంకారము అగుటచే వీరికిని ఓంకారమునకు అభిన్న నదృశము గదా! ఇట్టి త్యాగధనులు తమ జీవిత సర్వస్వమును జగత్యక్యాణమునకై వెచ్చించుటలో వింత లేదు. విశేషము కాదు. మఱియు లోక కళ్యాణార్ధము అర్ష సంస్మృతిని పూర్వము అమెరికా, చికాగో నగరమునందు వివేక సూర్యుడగు "వివేకానందుడు"

"భగవాన్ రామతీర్థులు" తమ దివ్య వాగమృత ప్రవాహముచే పునీతము దొసగినట్లుగా శ్రీ శాంతి సంస్థాన స్థాపితులగు శ్రీ స్వామివారును అభినవ రామతీర్థ స్వరూప స్వభావములచే పరస్పర విభిన్న మంత కాలుష్యపూరిత మానుష్యమును పరమ ప్రశాంత వాతావరణము సేకూర్చి పవిత్ర భావ ప్రభావాహకముగా దయారుచేసి లోకసంగ్రహ మొనర్చు చున్నారనటుట నుచితము.

"ఓమితి యిదమ్ సర్వమ్" అను సూత్రమును హోత్వం తరమగు వీరి దృష్టియే – మానవసేవ మాధవ సేవ నరసేవయే నారాయణ సేవ. డ్రజూసేవయే పశుపతి సేవయనెడి లక్ష్మనాధనకై జీవించుట వలన "నర్వేజనా న్సుఖినోభవంతు" అనెడి మంగళాచరణ నూక్తియే వీరి ధ్యేయన్ఫూర్తి. మూర్తిమంతమగుటచే నీలోకోద్ధారకునికి శతాయు స్సంపత్సమృద్ధియేగాక, ఆత్మోన్నతికిని జగదాత్మ విద్యానవద్యతకును – పది కాలాల పాటు దివ్యాయుర్విభూతితో విరాజిల్లుగాకయని యాశించుచు శ్రీశాంతికామునకు శాంతి కామనుడనై లేఖినికి విశ్రాంతి నెలకొల్పుచున్నాడను.

ఓం తత్సత్ ఓం నమస్తే ఓం! ఓం!! ఓం!!! ఓమితియిదం సర్వమ్.

- \* నేను ముఖ్యముగ కోరునబ ప్రతిక్షణము ధ్యానములోను, లేక స్వార్థరహిత సేవలో గడుపగలగాని. ప్రతిక్షణము అమూల్యము. అట్టి అమూల్య కాలమును తెనిసి గాని, తెనియక గాని వృధా చేయురాదు. అనవసర ప్రసంగముల వలన, ఆధ్యాత్మిక జీవితమునకు అవరోధము తెచ్చుకొందురు.
- \* ఏ పబ్ లేబ్ సోకురుల మెదడులో దయ్యములు నాట్యము చేయునన్న తాక్యము ఎంతో సత్యము. పబయే ఆరాధన గాన, మనము సదా ఏదో మంచిపబబ్ ఆదబించుచు కాలము సదా సబ్బబియోగము చేయువలసి యున్నబి. అప్పడు సోమలతనమునకు తావ్చండదు.

## 

- పరమపూజ్య త్రీ స్వామి విద్యానంద, వ్యాస్వాతమము శ్లో బత్రీమానోంకారస్వామ్యస్థి ప్రదాతా పరదధీచి: దధీచిరి సర్వత్రహ్యుదారో యం విరాజతామ్॥

పరిపూర్ణ పర్యబ్యూ స్వరూపులగు ట్రియాత్మ బంధువులారా! లోకములో దాతలు పలురకములుగా నుందురు. ఇందులో కొందరు అన్నదాతలు, మరికొందరు భూమిదాతలు మరియును కొందరు హిరణ్యదాతలు, ఇంకా కొందరు వస్త్రదాతలు, ఇంకను కొందరు విద్యాదాతలును విరాజిల్లుచున్నారు. కాని దధీచివలె ఆస్థి ప్రదాన మొనర్చిన పరమోదారులేరి? శిబిచక్రవర్తియును మాంసమును గోసియిచ్చెనే గాని యెముకను గాదుగదా! పసిబిడ్డకు అమోఘమగు ఆస్థి ప్రదానమొనర్చిన మహోదారులు. మహనీయ గుణగరిష్ఠలు అని స్వీయ యశశ్చంద్రికల నలుదిక్కుల నలరింపజేసిన మహోపుణ్యమూర్తి శ్రీఓంకారస్వామి దివ్యమూర్తి.

మరియు ఫూజ్యపాదులు త్రీత్రీత్రీ ఓంకార స్వాములవారు ప్రాక్ప్రాశ్చిమ దేశముల వేదాంతభేరిని మొగించిన మహోత్తమ వక్తలు, మహాత్ములు. పాత్రస్స్మరణీయులగు ఫూజ్యపాద మహర్షి శ్రీత్రీశ్రీ మలయాళ స్వాములవారు తిరుమల గోగర్భమున తీవ్రతపం బొనర్చు కాలమున ఈ మహోనీయులిరువురకు మిక్కిలి పరిచయము కలిగి యుండెనని శ్రీ వ్యాసాత్రమమునకు ఈ స్వాములవారరుదెంచి యుంటిరని జన్మకుతి. తాపసోత్తములగు శ్రీఓంకార స్వాములవారికి 21, జనవరి 1974 వ తేదీన 80 ఎనుబదియవ జన్మ దినోత్సవము జరుగుచున్నది. ఈ మహోదారుడు చిరకాలము వర్థిల్లుచు భక్తజనులకు ముముక్షువులకు స్వీయమగు సహజోదార స్వభావమును, మరియు బహుకాలము తపంబొనరించి సంపాదించిన బ్రహ్మాత్మెక్య విజ్ఞానామృతమును స్వసద్భోదల చేత బంచివెట్టుచు పునీత మొనర్చుచుండ వలయునని సర్వలోక శరణ్యుడగు పరమేశ్వరుని ప్రార్థించుచున్నవాడను. శ్రీశ్రీశ్రీ స్వాములవారి జన్మదినోత్సవమును గురించి తెలియజేసిన విజ్ఞానవతియగు శ్రీ జ్ఞానేశ్వరిగారు, పరమ భాగవతులగు ఆశ్రమ భక్తులు ప్రశంసనీయులు.

ఓమ్

ఓం లోకాస్సమస్తా స్సుఖినోభవంతు ఓం శ్యాంతి శ్యాంతి శ్యాంతిః

\$464646464646





# ప్రణవ స్వరూపులు త్రేమదోంకార స్వాములవారు

### - పరమపూజ్య శ్రీ స్వామి సర్వేశ్వరానంద

అఖండమై ఆద్యమై అవ్యయమైనట్టి సద్వస్తువు కలదో అది తానైన్నానను నిశ్చయ బుద్ధినంది ఆబాల్యమాది డ్రవశీలురై ఆపదమున త్రిష్టనంది శాంతుడై వీతరాశుడై మునియై కరుణాళువై జ్ఞానియై లోక కళ్యాణ కారుకుడై కారణజన్ముడై తన ఉనికిచే సర్వప్రాణి జాతమునకు సుఖశాంతులు ద్రసాదించువాడై ఏ మహనీయుడు ఆంధ్రావని తఘ ఫలముగా అవతరించి తాను తరించి లోకమునకు తాననుభవించిన పరమశాంతిని లోకశాంతి ప్రార్థనల ద్వారా అందజేసిన వారలై ముక్తస్థితిన అవ్యక్తానుభవమున అఖండ తేజోవిభవమునందిన శ్రీమదోంకారస్వాములు సాక్షాత్ ద్రణవస్వరూప పర్యబహ్మమే. గురుస్సాక్షాత్ పర్యబహ్మ. అన్న సూక్తి అక్షర సత్యము గావించిన మహాపురుషులు.

### "ఆత్మ క్రీడ ఆత్మరతిక్రియావానేషు బ్రహ్మవిదాం వరిష్ఠః"

అన్న ముందక (శుతి ప్రమాణానుసారము జీవితము గడిపిన సంయమశీలురు.

క్రియావంతుడై ఆశ్రమ స్థాపనలు గావించి దేశవిదేశ పర్యటనలు చేస్తూ సద్భోదలను శాంతి ప్రార్థనలను గావించుతూ ఏయే క్రియలు చేయుచున్నప్పటికి చిత్తమును బ్రహ్మమునందు లయము గావించుకొని చరించిన జీవన్ముక్తులు స్వాములవారు. బ్రహ్మ మొదలు లోకాధిపతులందర యందు తృణము మొదలు మేరు పర్యంతము చరాచర ప్రకృతిని సాంతము తన స్వరూపమునందే సాక్షాత్కారమందిన మహనీయుడు "చిన్మయం వ్యాపితం సర్వం యత్కించిత్ సచరాచరం, అసిత్వం దర్శిత యేన తెస్టై శ్రీగురవేనమః" సర్వనామా రూపములందంతట ఏకాకారంగా వెలుగునందిన ప్రజ్ఞానఘనైక ప్రణవ స్వరూపులు క్షణకాలమైనను బ్రహ్మభావనను వీదని బ్రహ్మవిదులు, బ్రహ్మిష్టులు అగాధమునందు జ్యోతి స్వరూపులై ప్రవకాశించు తేజోమూర్తులు ఎన్నెన్ని విపత్కర పరిస్థితులు వ్యావహారిక రంగమున తటస్థించినను అన్నిటియందు సమస్థితిని కోలుపోవని ధృధప్రతులు శ్రీస్వాములవారు.

### శ్లో। "అతేపకోహమజర్వో విరాగశ్శాంతవాసనః" అన్నపూర్లో పనిషత్తు నందలి విషయానుభవత నందిన అంతరారాములు.

ఈ వ్యవహార కలాపములను అంటి చరించు ఇంద్రియ్మపాణ మనస్సుల ద్వారా గల్గు సుఖదుఃఖాది పాప పున్యజాతము నా కంట నేరదు నేను కేవల చిన్మాత్ర స్వరూపుడను ఇదం వృత్తియందు తోచు సర్వము మిధ్యా మాత్రమేనన్న స్థిత్రపజ్ఞ ఆ జీవితాంతము అర క్షణమైన వీదక చరించిన పూతాత్ములు నేను నిరంజనుడను. జరామరణాది అవస్థలకు ఆకారమైన ఈ తనువు నేను కాదని తను మన ధర్మాలకు సాక్షియై నిలచిన సోహంభావుడు బ్రాహ్మణ్యుడు – శ్రీ స్వాములవారి దివ్యబోధల యందు సదా సర్మాత్మభావన నిండి ఉండెదిది. పరిపూర్ణ పరమాత్మకంటే అన్యము లేదు. గావున మాయా జగజ్జీవేశ్వరులు వానికి నేను విలక్షణమైన పరమాత్మను. జగజ్జీవేశ్వరులు ప్రతీతి మాత్రమే గాని వాస్తవము గానేరదని యెరిగిన శ్రీరామ తీర్ములు రాచబాటలో పయనించిన మహానుభావుడు శ్రీగురుదేవులు.

### కేవలాఖండబోధోహం స్వానం దోహం నిరంతరః సత్యంజ్ఞానమనంతం యత్పర బ్రహ్మాహ మేవతత్

అఖండజ్ఞాన స్వరూపమును అనంతమును నిరంతరమును ఏ పరమాత్మగలడో ఆ పరమాత్మనేనే అద్వితీయమైన సత్యజ్ఞానానంద బ్రహ్మ స్వరూపము నేనేనన్న బ్రహ్మణ్యుడు అశుభములు లేనివాడను అశుచి అనిత్యము అగు దేహాదులు నామరూపములు మృణామాత్రమే నేను శుభ స్వరూపుడ శాంతుడ, కేవలుడ బ్రణవ స్వరూపుడవని శ్వాసో శ్వాసల యందు అనవరతము స్వరూపాను సంధానతత్పరుడై పరిపూర్ణ పరబ్రహ్మతత్వమున బ్రతిష్టనందిన శ్రీ గురుదేవుల శతజయంతి ఉత్సవములు పరిపూర్ణత నందు శుభసమయంలో ఆ మహాత్ముని అడుగుజాడల పయనించు మముక్షువులెల్లరు సాక్షాత్ సగుణసాకారబ్రణవ స్వరూప "పరబ్రహ్మమే" మన శ్రీ ఓంకార గురుదేవులని గుర్తించి వారి అనుభూతులను అనుష్టాన నియమములను దైవగుణ సంపదను ఆర్జించి వారివలె మనము అమరులమయ్యెదము గాక! ఈ కార్యక్రమములు విజయవంతముగా గల్గనట్లు గురుదేవులు అనుగ్రహింతురుగాక!

#### 526262626262

- \* అనుభవములో పెట్టజాలని శాస్త్రములన్నియు, బనచర్యలో ఉపయోగింపజాలని బోధలన్నియు మెదడుకు బరువే గాని, శాంతిని, ఆనందమును ఈయజాలవు.
- \* పున్లో వాక్కాయ కర్మలచే ఒకే విధముగా జీవించు వారిని, ఏదియు శాంతిమయ జీవితము నుండి దూరము చేయజాలదు.
- \* ప్రతి కార్యమును దైవార్పణగా చేయుట అభ్యహించిన, ఏ పనియు దైవమునకు మనకు మధ్య అడ్డుగా నుండదు. అన్నయూ దైవారాధనగా పరిఢవిల్లును.

## నిరంజన ప్రణవ స్వరూపులు

- పరమపూజ్య శ్రీ స్వామి రామకృష్ణానంద, గండిక్షేతం

శ్రీవారి జన్మదిన వ్యజోత్సవ జయంతులు మరెన్ని జరుగగల్గినా మనబోటి వార్లకు మహద్భాగ్యం. మనం ఆత్మ సౌభాగ్యంగా ఆనందిస్తాం. మహా నదులవలె మహీ ధారలవలె మార్తాండుని వలె మందమారుతము వలె మహనీయుల దిశ్యుత ధీర్హ జీవితాలు మానవ సమాజానికి మంగళదాయకాలు. ఆ శ్రేణికి చెందిన శ్రీవారి దివ్యాశీస్సులను సదా అపేక్షిస్తాను.

శివశరణ సంప్రదాయంలో జగద్గురువులను పీఠాధిపతులను "నిరంజన ప్రణవస్వరూపు"లని సంబోధించటం కద్దు. మన స్వాములవారు మరొక్కరి సంభోదన పనిలేకనే "నిరంజన ప్రణవ స్వరూపు"లై వున్నారు. "ఓం మంగళం – ఓంకార మంగళం" అని కర్ణాటక ప్రాంతంలో విరివిగా భక్తులు మంగళహారతి పాడ్తుంటారు. ఆంధ్రరాడ్హంతో యించుమించు సమానంగా కొన్నేంద్ల నుండి నాకు కన్నడ రాడ్హ్రంలో విస్తారమైన పరిచయం ఏర్పడింది. కాబట్టి ఆ పాటను వినడం తటస్థించింది.

భావం పీఠంపై శ్రీ స్వాముల వారిని అధిష్టింపజేసి **"ఓం మంగళం - ఓంకార మంగళం"** అని భక్తిమయంగా పాడుకుంటాను. అదే నేను వారికి చేసే వ్రజోత్సవ జయంతికి సంబంధించిన అల్పసేవ.

"శాంతి"కి సందేశం కావాలన్నావు అరే! ఇది మహా విచిత్రం, అందరికి కావలసినది శాంతి సందేశమైతే, శాంతికి సందేశమా! నిజమే, మనమందరం శాంతి స్వరూపమే అయినా, మన స్వరూపాన్ని మనం మరచి శాంతికి దూరం అయినాము. మనకు మనం చెప్పుకొనే సందేశమే శాంతికి సందేశం. అశోక వృక్షం క్రింద వుండి "సీత" శోకిస్తుంది. తాను వుండేది అశోక వృక్షం క్రింద తాను చేసే పని శోకం. ఇది విచిత్రంగా వుందే అని తమ ప్రపవచనాలలో శ్రీ వినోభాభావే అంటారు. అప్పటి కథ ఎందుకు? మన సంగతి మాత్రం విపరీతంగా లేదా? అశోక చక్రం క్రింద వున్నాం. శోకిస్తూ వున్నాం. విపరీతం ఇది! కాదా అని. తెలుపు సబ్బు నుండి రాదు. గుడ్డ నుండి రావాలి. శాంతి భోగంతో రాదు. శాంతి త్యాగంతోనే రావాలి". "త్యాగచ్ఛాంతి" అని గీతావాకృం. ప్రభుత్వం అన్నం ఇవ్వచ్చు, గుడ్డ ఇవ్వచ్చు. శాంత మాత్రం త్యాగధనులైన మహర్నులు నుండే రావాలి.

మహారాజైన పరీక్షితుడు కాస్త దప్పికతో అశాంతికి పాలై అనర్థాన్ని తెచ్చుకున్నాడు. అతడే శుకమహర్ని బోధ వింటూ, ఆకలి దప్పులను మరచి ఆత్మశాంతి బొందినానని చెప్పుతున్నాడు. [గోమోర్-(గోమీర్ ఈనాటి యుగపురుషుని సందేశం నేటి భౌతిక విజ్ఞానశాస్త్రం మానపునికి గతి పెంచినది. ఈ యుగమే గతియుగం, 'గతిని' నియామకంలో పెట్టలేక 'మతి' లేకపోతే ఆ గతి వికాసాన్ని కాకుండా వినాశానికి దారితీస్తుంది. మానవ సమాజంలో భద్రతను గాక భయాన్ని కల్గిస్తుంది. ఎవడు జైటనెరిగి లోపల ఎరగడో వాడే రాక్షసుడు.

డ్రహ్లాదుడు రాక్షసుడై పుట్టినా రాక్షసుడై బ్రతకలేదు. దేవతై బ్రతికినాడు. దేవతలకు దేవతై బ్రతికాడు. దేవదేవుని అంక పీఠమలంకరించి అగ్రజుడైనాడు. అదంతా నారద మహర్షి కరుణ, భక్త బాలకుని స్పర్శ ఉగ్ర నరసింహుని అశాంతిని దూరం చేసింది. శాంతిని ప్రసాదించింది. ఇదంతా సాధుసత్తముల మహిమ.

**"తరతిశోక మాత్మమిత్"** ఆత్మవేత్తల కరుణే నిజమైన అశోక చక్రం దాని ఆశ్రయంలోనే మనం శాంతిని పొందాలి.

శాంతిదాత, శాంతిదూత, శాంతిప్రవక్త, శాంతిస్వరూపి శ్రీశ్రీశ్రీ ఓంకార స్వాముల వారికి మా గీతాచార్య జగద్గురు శ్రీకృష్ణ పరమాత్మ మరీ మరీ దీర్గాయు ప్రధాతయైన లోకకల్యాణ సంధాత అగుగాక! యని పునఃపునః నా అంతరంగిక హార్థిక శుభాకాంక్షలు. తథాస్తు.

> ఓం శివం! హరి ఓం! తత్సత్ ఓం (పూజ్యత్రీ ఓంకారుల వ్యజోత్సవ సంచిక నుండి)





# శాంతి సౌరభ్యం

#### - పూజ్యత్రీ స్వామిని శారదా ట్రియానంద

అందరికీ కావలసింది శాంతియే. అందరూ ఆరాటపడుతూ వెదుక్కొనేది కూడా శాంతియే. అర్థం కాని ఆందోళనతో అంతులేని అన్వేషణని సాగిస్తూ ఆవేదనల పాలై ఆక్రోశించుతుంటారు అజ్ఞానులు, అమాయికులు అయిన (ప్రజలు.

తాము వెతుక్కునే పెన్నిధి తమలోనే ఉన్నదని తెలుసుకొనిన నాడు ఆరాటమూ, అన్వేషణ రెండూ ఆగిపోతాయి. ఆనందము, శాంతి అంతరాంతరాలలో నుండి బయటపడుతాయి.

ఈ ఆనందం అందరికీ అందుబాటులోనిదే అయినా అందుకునే అదృష్టము ఏ కొద్దిమందికో. మహాత్ములు అపురూపంగా ఉంటారు. అట్టివారి దర్శనం, స్పర్శనం, సంభాషణం లభించడం కూడా పూర్వజన్మ సుకృతం ఉంటేనే సాధ్యం.

వికసించిన పుష్పం తనవద్ద అందమూ, పరిమళమూ ఉన్నాయని చాటనక్కరలేదు. ఆ పుష్ప సౌరభ్యమే నలుదిక్కులకూ ప్రాకి పుష్పము కల తావును తెలుపుతుంది. ఇట్టిదే పూజ్యత్రీ ఓంకార స్వామి వారి నిండుతనం. వారి నుండి స్రవంతిగా ప్రవహించే శాంతి సందేశం భక్తుల హృదయములను స్పృశించి పావనం చేస్తూ ఉంటుంది. వారి ప్రతి పలుకూ, చూపు, భావము, శాంతిని వర్వించుతుంటాయి.

పూజ్య స్వామీజీ వారి 87వ జన్మదిన సందర్భంలో నా హృదయ కుసుమాన్ని అంజలిగా సమర్పించడం నా సౌభాగ్యం. వారికి నా ప్రణామ సహుస్రాలు.

#### ಮಂಗಳಾ ಕಾಣನಮು

### – శ్రీమాన్ అప్పలాచార్యులు

పూజ్యత్రీ స్వామీజీ జన్మదినోత్సవము జరుపుకొనుచున్నను మనము ఈనాడు శ్రీవారికేమి సమర్పించగలము? శ్రీవారికేదిట్రియమో దానిని సమర్పింపవలెను. అన్నిటిని పరిత్యజించినవారికేది ట్రియమో మనకేది హితమో అది వారికి ట్రియము. వారు మనకై మనలో మననుదరి జేర్పనున్నారు. కాని వారికి వేరే ఉనికి లేదు. కావున అందరి హితమే శ్రీవారికి ట్రియము. దేహాత్మాభిమానులకు తమదేహమెంత ట్రీతిదాయకమో విశ్వక్యాభిమానులకు విశ్వశ్రేయమే ట్రీతిదాయకము. వారికీ విశ్వమున అంతరములు లేవు. తారతమ్య భావనలు లేవు. అంతా వారి శరీరమేయయినపుడు అందు తారతమ్యమేమి అందుచే శ్రీవారి జన్మదినమున మనము సమర్పింపవలసిన కానుకను జన్మ రహస్యము నెరింగి దానికనుగుణముగ ట్రవర్తించుటయే. దానికి మనము చేయవలసినది త్యాగము. త్యాగము (దవ్యత్యాగము – భావత్యాగము అని రెండు విధములు. ట్రవ్యత్యాగము అనగా తమకున్న శారీరక, మానసిక, ఆర్థికవాచిక సంపదను ఇతరులకొసగుట. ఇది చేసినపుడు ఖ్యాతికై పూజకై లాభమునకై చేయక వారిదే వారి కర్పించుచున్నా మనేబుద్ధితో అహంమమతా త్యాగముతో అనిపంచుట భావ త్యాగము. శ్రీవారి జన్మదినమున వారి సన్నిధిని అందరును ఈరెండు విధములగు త్యాగములను చేసి "త్యాగాచ్చిన్ని రవస్తరం" అయినట్లు శాంతి నార్జించుకొనుటయే శ్రీవారికి ట్రియమైన విషయము. కావున భక్తులెల్లరు వారికా కానుకనర్పించి తరింతురుగాక. విశ్వహహితముకై శ్రీ స్వామీజీ చిరంజీవులై యుందునట్లు శ్రీమన్నారాయణుడు అనుగ్రహించుగాక అని సర్వేశ్వరుని సన్నిధిని మంగళాశాసనము చేయుచున్నాను.

### **శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం - తపోభూమి**

- **శ్రీ సద్దురు శివానందమూర్తి,** భీమిలి.

### సనాతన ధర్మము - శాంతి సాధన

మనకు రెండు రకాల ఆడ్రమాలున్నాయి. ఒకటి నైమిశారణ్యములు, ఇవి సాధకుల తపోభూములై మానవ జీవితానికి కావలసిన సందేశాన్ని అందిస్తాయి. రెండవది పుణ్యభూములు పాప ప్రక్షాళనం చేసి జీవులను తరింపజేస్తాయి. అందులో శ్రీ శాంతి ఆడ్రమాన్ని తపోభూమిగా పేర్కొనవచ్చు.

ఇక్కడ నాదాన్ని, ట్రణవనాదాన్ని ఉపాసన చెయ్యాలి. నాదమంటే కేవలము శబ్దము కాదు. యోగసాధనలో వినిపించే ట్రణవనాదమే నాదము. సంగీత సాధకులు చేసే నాదోపాసన వేరైనది. కావున సాధకులు ఈ తపోభూమిలో యోగసాధనతో కూడిన ట్రణవనాదముతో ముక్తిని పొంది తరించెదరు గాక.

## ధర్మాచరణము

(21-01-2004 తేదీన త్రీ ఓంకారస్వామివారి జన్మదిన మహాసభలో ముఖ్య అతిథిగా పాల్గొని త్రీ సద్గురు శివానందమూర్తి గారు అందించిన సందేశ సారాంశమిది.)

మానవుడు చరితార్థుడు కావడానికి చతుర్విధ పురుషార్ధములు ముఖ్యమైనవి. వానిలో రెండు, మూడు పురుషార్థాలైన అర్థ, కామములను మొదటి పురుషార్థమైన ధర్మముతో జోడించి ఆచరిస్తే మోక్షానికి దారి తీస్తుంది. ఇట్టి ప్రవర్తనయే మన సనాతన ధర్మము యొక్క ముఖ్య లక్షణము.

భారతీయ సంస్మృతిలో క్షమ అనేది ఒక విశిష్ఠమైన గుణము. దాని ప్రాధాన్యాన్ని వివరిస్తూ ఒక ఉదాహరణను ఇచ్చారు.

బ్రాహ్మణులు, ఋషులు అందరును నివసిస్తున్న ప్రదేశములో క్షామము ఏర్పడి ఆకలి బాధతో అలమటిస్తున్నారు. ఆ సమయములో గౌతముడు అనే ఋషి తన యోగశక్తిచే సృష్టింపబడిన విత్తనములు జల్లి కొన్ని గంటలలో పంటలు పండించెను. అందరును క్షుద్బాధను తీర్చుకొని సంతుష్టులైరి. గౌతమ ముని యొక్క పేరు ప్రఖ్యాతులు నలుదిశలా వ్యాపించెను. కొంతమంది బ్రాహ్మణులకు అసూయ ఏర్పడి ఒక మాయగోవును పొలము మీదకు పంపిరి. ఆ మాయా గోవు మేయుచుండగా గౌతముడు ఒక చిన్న దర్శను విసిరెను. మాయాగోవు కనుక చనిపోయెను. బ్రాహ్మణులందరు గౌతముడు గోహత్య చేసినాడని ఆయన దగ్గర ఆహారము తీసుకొనుట ఉచితము కాదని పండిన పంటలను నిరాకరించిరి. ఈ బ్రాహ్మణులందరూ మళ్ళీ ఆకలి బాధతో బాధ పడుచుండిరి. ఈ బ్రాహ్మణులందరూ మళ్ళీ ఆకలి బాధతో బాధ పడుచుండిరి. ఈ విషయాన్ని గ్రహించి గౌతముడు తన తప్పశ్శక్తి ద్వారా గంగను తెప్పించి, వారి బాధను తొలగించెను. ఆ గంగయే నేటి గోదావరి. మహాత్ములు ఇతరులు తమకు కీడు తలపెట్టినప్పటికి వారికి అన్నివిధముల (శేయస్సు కోరెదరు. ఇది మహాత్ముల లక్షణము.

త్రీశాంతి ఆడ్రమంలో త్రీ ఓంకారస్వామివారు చేసిన తపస్సే శాంతి రూపాన్ని ధరించి, అందరికి శాంతి సందేశాన్ని అందజేస్తుంది అని అన్నారు. ఇలాంటి ఆడ్రమంలో స్వామివారి నూటపదవ జన్మదినోత్సవములో పాల్గొను భాగ్యము లభించినందులకు ఆనందించాను.

ఓం! ఓం! ఓం!

52626262626262





# "మూల్తదాల్చిన శా౦తిజ్కోతి" ఓ౦కార స్వామీజీ

- పూజ్యత్రీ స్వామిరామతీర్థ , యాజ్ఞవల్క్యాశమము

సనాతన ధర్మజ్ఞానఖని యగు, ఋషినిలయ మగు. భారతావనియందు శాంత్యానంద మకరందమును, త్యాగతపః సౌశీల్యవరిష్ఠంపదను. అంతఃతేజోవిజ్ఞాన మయూఖములను, అఖండ బల వీర్యక్త్వుత్సాహములను, జాతీయ దివ్యజీవన మాధుర్యమును, ప్రాక్ఫాశ్చిమండములం దంతట, ప్రసన్న శరశ్చంద్రికవలె, అవ్యాజకరుణాపూరిత శాంతిని ప్రసరింపజేయు ఈశ్వర ప్రియతమ పుత్రరత్నము మతిలోక వరశిఖామణియు నగు స్వయంజ్యోతి, మూర్తి దాల్చిన జ్ఞానమయ, తేజోరాశి. శ్రీ పూజ్యపాద, శ్రీ ఓంకార స్వామి మహారాజ్ గారు.

మహనీయ మానవాకృతి ధరించిన శాంతిజ్యోతి, శ్రీ ఓంకారజీ యుగ శాంతికేంద్ర మన దగు శాంత్యాశమ ద్వారా, శ్రీస్వామివా రొనర్చిన, సేవాదౌరంధర్యము, అసమానము. ప్రాచీన కణ్వ యాజ్ఞవల్మ్య ఋషిపుంగవుల ఆశ్రమములువలె, శ్రీశాంత్యాశమము, తదుపశాఖలు శ్రీరామతీర్థ పరమహంస భగవత్పాదుల. వేదాంత కళాశాలయు శాంతిపధికులకు, సమస్త జిజ్జాసులో కమునకు అను వగు ఎన్నో కుటీరములు, ధ్యాన మందిరములు నిర్మించి, విశ్వము నంతటిని శాంతిమయు స్వయంప్రకాశ సుందరమందిరమును కాహ్వానించు, ఆనంద ఘనజ్యోతి శ్రీఓంకార స్వామీ పరమహంసజీ!

అహంకార విజేతలగు మహర్షివరేణ్యులే, జాతీయ జీవన విజయ పతాకమును, ప్రతిష్ఠించిన సత్యద్రష్టలు, ఆన్లుసొందర్యమును, సహస్రాన్ముఖముల ప్రసరింపజేయు, మానవరూప స్వయం ప్రభాభాస్పజ్హ్మోతులు, సంయమీంద్రులే, దేశచరిత్రకు, వన్నె ఘటించువారు యతివరేణ్యులే, జాతి గౌరవమును, ఆత్మౌన్నత్య త్యాగమయ సువర్ణ సేతువును నిర్మించినవారు, లోకమాన్యులగు ఋషివరేణ్యులే, జాతీయ మృత్యుంతజయత్వమును, అభయ సామ్రాజ్య గరిమను, సాధించిన ధర్మవీరులు, తపోధనులు, జననీ జన్మభూముల అజేయ గౌరవ్యశీని, ప్రాణముతో సమానముగ రక్షించినవారు యోగి చక్రవర్తులే, యనుట నిరంకుశనత్యము, శాంతిజ్యోతులే యనుట పరమసత్యము.

నైతిక, థార్మిక, సాంఘిక, వైజ్ఞానిక రాజకీయాది కళాసౌందర్యములన్నియు, ఆధ్యాత్మిక, భవ్యసౌరభమునకు వెలియైనచో నద్యః పతనమునందుట గాని, జాతీయ జీవనఘోర సంగ్రామమునకు, గురియగుట గాని సంభవించుననుట తధ్యము. మానవాళి నాగరికతయన భౌతికౌన్నత్య మనియు, ఇంద్రియ భోగ సంచయమనియు, తుళ్ళిపడు (ప్రబుద్ధలు, జాతి, దివ్య జీవనమునకు, విఘ్న దేవతలుగ పరిగణింపబడుదురు. శాంతి, శాంతియని, గద్దియలపైని గొంతెత్తి కేకలు వేయుట వలన శాంతి సిద్ధించదు. స్వార్ధపూరితులై తుచ్చపదవీ వ్యామోహమునకు బానిసలై, ఆత్మనిగ్రహశూన్యులై, రాజ్యాంగ పదవీ పిపాసాయత్తులకు శాంతి ఆలభ్యమేయగును. సూర్యచంద్ర భూగోళములకు నెగ్మభాకినను, శాంతి హుళక్కి

క్షణకాలంబున జగమంతటిని, భస్మీ పటలము జేయు మారణాయుధ కేంద్రములను నిర్మించుట చేత, శాంతి బూటకమే యగును. నేటి నానాజాతి ప్రజానాయకులు అభిలషించు శాంతి, ఫ్లోరీలలో, సమాధులలో నుండు పురుగుల శాంతియే, సత్యధర్మ బలపౌరుష. పురుషోత్తమ శక్తి పరాజ్ముఖమై పరుగులు సాగించు రాజకీయ భద్రతలన్నియు. శ్మశాన శాంతికై పయనించు నను టెంతయు అభేద్య సత్యము.

నిజమైన దేశ భద్రతను, సరియైన జీవిత సంజీవనీ స్రవంతిని, అద్భుత మానవాభ్యుదయ అభయ నిక్షేపమును సంపాదించిన ధన్యత ఋషి ప్రవరులదే. ఋషియన అలేంద్రియ జ్ఞాన సముద్రుడు, సకల మానవ ఆత్మమోక్ష విశ్వకల్యాణమునకై జీవిత కైంకర్య మొనర్చువాడే, ఋషినత్తముడు. జ్ఞానజ్యోతియు పూర్ణకాముడు నగు, ఆకృతినొందిన శ్రీఓంకార పరంజ్యోతి, జగత్తును సముజ్వలముగ వెలిగించుగాక.

నవభారత శాంతి సామ్రాజ్య నిర్మాత ప్రపంచశాంతికై జీవన జగన్నాథ రథమును నదిపించిన, జగద్భాంథవ శాంతిజ్యోతి శ్రీఓంకార స్వామీజీ జన్మోత్సవ బ్రహ్మయజ్ఞ జయశంఖారవము ప్రసుప్త జీవమానవాళికి ప్రబుద్ధ జ్ఞాన సూర్యోదయమగుగాక.

"భద్రమితిశా న్తిరక్షాయాత్"

- \* నాతద్ద నున్న పిల్లలను, పెద్దలను, నేను సదా కోరునబి. 'విశ్వప్రేమ' విశ్వమానత సౌభ్రాత్మత్వము, నిష్కామసేత, ప్రతిఫలము కోరని ప్రేమ.
- \* నేను స్వార్థరహితులను రక్ష బంధువులుగా భావింతును. స్వార్థులను, రక్షము పీఖ్చ జోరీగలుగా భావింతును. ప్రపంచములో పేరు ప్రతిష్టలకు లొంగబతాలని, ఆశించబతాలని, నిందాస్తుతులను సమంగా చూచుటకు యత్నించుతాలని, ఆత్మబంధువులుగ ఎంచెదను, అబ్దితాలికి నా జోహారులు!
- \* ద్వేశించుతాలని, దూశించుతాలని కూడ దైవస్థకునులుగ జూచి ప్రేమించుటకు ప్రయత్నము చేయుతారుండాని.

#### **ෂ**ත්රක් ත්රධ් ජිකා

- భగవాన్ **శ్రీ సత్యానంద మహర్షి**, విశాఖపట్నం.

భౌతిక సంపద యెంతగ నున్నను శాంతిధనము లేనిది యెంతమాత్రమును రాణింపదనుట పరమ సత్యము. భౌతిక ధనము దొర చేత, దొంగల చేతను, అపహరింపబడును కాని, శాంతి ధన మెవ్వర చేతను అపహరింపబడక శాశ్వతముగనుండును. శాంతి మానపులందరి జన్మహక్రై యున్నది. శాంతియను మహా సంపద అంతరంగికమైనది. కాని బహిరంగమైన దెన్నటికిని కానేరదు. బాహ్యమున కర్మకలాపముల మధ్యనున్నను, అంతరమున, అలల లేని సముద్రము వలె, శాంతముగ నుండుట సర్వోత్తమము. ఈ విషయముననే జ్రీ వశిష్ఠ మహర్షి శ్రీరామచంద్రునకును, శ్రీకృష్ణ పరమాత్మ అర్జునునకు బోధించియున్నారు. శాంతియుతమైన ఆదర్శ జీవితమును గడుపువాడు పూర్ణాయురారోగ్యము గలవాడై, తనకును, ఇతరులకును, భౌతికాధ్యాత్మికముల, ఉపకరించును. వ్యష్టిగ తనకును సమిష్టిగ లోకమునకును, శాంతి అత్యవసరము, డ్రస్తుత కాలమును శాంతి లేకపోవుట వలననే, అవినీతియు, కలహములును ఇవియననేల – సర్వానర్ధములు, సర్వదు:ఖములు వాటిల్లుచున్నవి. కోపతాపము లెరుగని, సర్వదా మందహాస పదనారవిందుడైన పరశాంతుని దర్శింపవలయుననియు, వానితో మాటలాడవలయుననియు వాని సన్నిధిలో కొంతకాలము గడుపవలయుననియు ద్రజలు గాధముగ వాంఛించుచుందురు. అట్టి మహాపురుషుని పవిత్ర సన్నిధానములో కొలది నిముషములు గడుపువాడు, తమ సాంసారిక దు:ఖమును, ఆందోళనను విస్మరించి, శాంతిని అనుభవించును.

ఇట్టి అమూల్య శాంతి, సందేశమును మన పుణ్య భారతదేశమందే గాక, విదేశములయందును, వ్యాపింపజేయుటకై శ్రీశ్రీశ్రీ ఓంకార స్వాములవారు అఖంద కృషి సల్పుచుందుట జగద్విదితము. ఇంకను, దేవదేవుడగు భగవంతుడు. శ్రీవారికి ఆయురారోగ్యముల నౌసగి శాంతి దివ్యసందేశమును ప్రపంచమంతా ద్రసరింపజేయుగాక యని ఆ పురుషోత్తముని వేడుచున్నాము.

- \* మానవ్యాని ఉన్నతి, పతనము, అతని చేతిలోనే యున్నది. నిస్వార్థపరులై ఇతరులకై జీవించిన ఉన్నతి పాందును. స్వార్థపరుడై తన కొఱకు జీవించిన పతనము నొందును.
- \* పునము చేయు పనులు నూటికి నూరుపాళ్ళ శ్రద్ధతో చేసిన తిలిగి ఎన్నడును దానిని చేయువలస్థినబి యుండదు.

# **త్రీరామ తీర్థ జీవిత౦**

మూలం : శ్రీ పూర్ణసింహ

అనువాదం : పూజ్యత్రీ స్వామి కేశవ తీర్థ

ఒకప్పుడు విశ్వ కళ్యాణానికి, సుస్థిర శాంతికి, భారతీయులు పవిత్ర హృదయాలు విప్పి ప్రార్థనలు చేశారు. అమృత గీతాలు ఆలపించారు. యుద్ధాలతో జయాపజయాలతో యోధులు స్వగృహోలకు తీరిగి వచ్చినప్పుడు తమ ఆత్మనూ సర్వశక్తులనూ బలి పెట్టింది. బుద్బుద ప్రాయమైన ఐహిక సుఖము కన్న విషయం అవగతమైంది. తాము జయించిన ప్రతి యుద్ధం తమ "ఓటమికే" చిహ్నప్రాపాయంగా ఉందన్న అంతర్గర్భిత సత్యాన్ని ఆర్యహృదయాలు గుర్తించినవి. అఖండమైన పరిత్యాగదీప్తి, వారిలోని బాహ్యవీజయతృష్ణను అదృశ్యం చేసింది. శాంతి (పేమలు దశదిశాక్రాంతములై, దేశవిదేశాలకు పుణ్యక్షేత్రమైంది. భారత వర్నం. ఆనాటి నుంచి త్యాగమయం గాని, ఘట్టాలకు హిందూ దేశ చరిత్రలో స్థానం లేకుండా పోయింది. భారతదేశంలో ఒకని ఆదర్శోన్నతి వాని భౌతిక సామ్రాజ్య విజయాలు చూచిగాని, పాండిత్య ప్రకర్నలు చూచిగాని, కులాధికృతా విశేషాలు చూచిగాని పరగణించరు. అతని బ్రహ్మజ్ఞాన ప్రతిభను చూచి, బ్రహ్మవిద్యను చూచి మాత్రమే పరిగణిస్తారు. మానవుడిలో మనం చూడవలసింది అతని బాహ్య పరిస్థితులు గాదు – అంతరానుభూతులను చూడవలసి వుంది. ఆ అంతర్మానవునే మనం అర్చించవలసీ వుంది. మౌన గంభీరమైన మహర్నుల అంతర్జీవనం బాహ్యానికి దురవగాహనమైంది. కానీ ఆ మహాత్ముల మందహాసరోచిస్సులలో నుంచి, దయార్ధ్ర వీక్షణాలలోంచి, ఉదార హృదయంలో నుంచి, డ్రపనన్నములోనుంచి వారి ట్రహ్మమయ జీవితాలను అర్ధం చేసుకోవాలి. అలాంటి జీవితాలను అర్ధం చేసుకోవాలంటే వారి వాక్యాలు, సందేశాలు, ఆ ప్రసన్న వదన సౌందర్యాన్ని అన్వేషించాలి. శ్రీ రామతీర్థ స్వామి జీవితం ఆయన అంతః సౌందర్యాన్ని, అభ్యున్నతినీ చిత్రిస్తున్నది. ఆ మహర్షి జీవితం స్థూల జగత్తు నతిక్రమించి ప్రహంత బ్రహ్మజ్ఞానపదము బట్టి ఆత్మ సామ్రాజ్యానికి అనుగమించిన ఒక మౌన మనోపరిణామమే.

రామతీర్థస్వామి జీవితం అరణ్య కేదారాల్లో శృతిగల్ఫి విశ్వశాంతి (పేమల వర్షిస్తూ సాగిన ఒక జానపద గీతం. ఒకప్పుడు దివ్యోపనిషన్ముఖము నుండి ఉద్దతమైన గానమే యిది. ఇది క్రొత్తది గాదు, సనాతనమైందే. కానీ రామతీర్థ పరమహంస తిరిగి ఒకసారి తన హృదయ మూలంలో నుంచి వెలికిదీసి ఆ గానమధువును వర్షించాడు. ఆ ట్రహ్మర్ని (శేష్యని గాంధర్వగానం వైవిధ్యంలో నుంచి ఏకత్వానికి, విభిన్నతలో నుంచి ఏకశృతికి, ఆత్మలో నుంచి పరమాత్మకు మానవలోకాన్ని తీసుకుపోతున్నది. అసూయలో నుంచి (పేమ పథానికి యుద్ధము నుంచి శాంతికి రమ్మని మానవులను ఆహ్వానిస్తున్నది. ఆ దివ్యునిలో నుంచి పరమ (పేమశాంతి పరవశత్వాలు వాహినులై (పవహిస్తున్నవి. ఆ మహర్షికి మానవులందరూ పవిత్రులే. సర్వసృష్టి పవిత్రమైందే. ఆయన అంతర్ముఖుడైన మహాకవి. "తత్వమసి" "ఏకమేవా ద్వితీయం అహ్మా" – అనే ఈ రెండు మంత్రాలనే బంగారు రెక్కలతో,ఈ పరమహంస ఎగిరి ఎగిరి నిత్య నీలాకాశంలో కలిసిపోయింది.

పంజాబుదేశంలో గుజర్వాలా జిల్లాలోని మురళీవాలా గ్రామములో 1873లో ఒక నిరుపేద బ్రాహ్మణ కుటుంబంలో శ్రీరామతీర్థ స్వామివారు జన్మించారు. **డ్రసిద్ధమైన రామాయణ కావ్యాన్ని హిందీలో రచించిన గోస్వామి తులసీదాసు వీరివంశ వృద్ధదే.** వీరి తండ్రి గోస్వామి హీరానందుడు. సరిహద్దు రాడ్హ్రంలో పెషావర్, స్వాట్ మొదలైన ప్రదేశాలకు యాత్రార్ధం వెళ్ళి శిష్యులను చూచి వస్తూండేవాడు. శిష్యులిచ్చే శిష్యలను చూచి వస్తూండేవాడు. శిష్యులిచ్చే శిష్యలను మాటి పరమపదించింది. ఆవు పాలతో బాలరాముని పెంచారు. రాముడెప్పుడూ పాలు అన్నం తీసుకొనేవాడు. పాలంటే ఆయనకు పరమ (పేమ. ఒక్కొక్కసారి అయిదు సేర్ల పాలు త్రాగేవారు.

అయిదోయేట విద్యాభ్యాసం. ఆయన బాల్యమంతా నిరంతర విద్యాకృషిలో గడచిపోయింది. పెద్ద పెద్ద తరగతులు చదవవచ్చేసేకల్ల, తగినంత డబ్బులేక తండ్రి సహాయం చేయలేకపోయినాడు. అందుచేత రాముని విద్యార్థి జీవితం కటికి దారిడ్యంతో గడిచింది. ఒక చౌక్కా, రెండు లాగులూ, ఒక చిన్న తలపాగా ఇవి ఆయన దుస్తులు. అన్నీ కలిపినా మూడు రూపాయలు కావు. కళాశాలలో చదువుకొనే రోజులలో, లాంతరునూనెకని ఒక్కొక్కసారి అన్నం మానేవారు. ఎన్నో వారాలకు వారాలే పస్తులుండవలసివచ్చేది. ఆయన ఎంత పస్తులుంటున్నప్పటికీ, ఆయన ముఖంలో బాధావిచారాలు లేశమాత్రం కూడా కనిపించేవి కావని తోటి విద్యార్థులు చెప్పేవారు. అంతక్లిష్టపరిస్థితులలో కూడా ప్రశాంతతో, ఓర్పుతో, గంటగంటలు చదువుతో కళాశాలలో కాలము గడిపేవారు.

తేజోవంతమైన ఆర్య సౌందర్యముతో ఉద్దీపిస్తున్న ప్రసన్నవదనుడు రామతీర్ముడు. నల్లగా విల్లువలె వంపులు తిరిగిన ఆయన కనుబొమ్మలు, మిలమిల్ మెరిసే ఆయన తేజోనేత్రాలు, ఆయన గాఢ హృదయను, అపారమైన ఆయన (పేమను స్ఫురింపజేస్తుంటవి. ఆ విశాల ఫాలభాగం.గణనీయమైన ఆయన ధీశక్తికి చిహ్నంగా ఉండేది. ఆయన ఆధరాలు నవకోమల కన్యాధరాలవలె ఉండేవి. తీ్రవంగా ఉన్నప్పుడు బిగించినట్లున్న ఆ పెదవులు, ఆయన అప్రతిహత మనోబలమును జ్ఞాపకానికి తెస్తుండేవి. కళాశాల దినములలో ఆయన ఇంతటి మహాత్ముదని స్ఫురింపకపోయినా, ఆయన నెఱిగినవారు ఆయన నిరాదంబర పవిత్ర శీలాన్ని గుర్తించినవాంద్లు ఇలాంటి వ్యక్తి మరొకడు లేదని యెంతో ఆశ్చర్యపడేవారు. అమాయక కన్య మాదిరి గుప్తంగా ఉండేవాడు. (పేమ దీప్తులలో నిరంతరం జీవిస్తున్న ఆ మహానీయుడు, సన్నగా అంత పొట్టిగాకుండా, పొడగిరి కాకుండా, తేజో దేహంతో సౌందర్యమును విరజిమ్ముతుండేవాడు. అజ్ఞత జీవితం గదుపుతున్న బాలరామునిలో, ఉన్నతాశయాలతో మహత్తర లక్ష్మంతో నిరంతర కృషి చేస్తున్న ఇంకొక రాముదున్నాడు. ఆ బ్రాహ్మణబాలుడు తన అంతఃపవి[తాశయాలను ఎప్పుడూ వ్యక్తీకరించేవాడు కాదు. కండ్లల్లో తొణికిసలాడే ఆనంద బాష్పాలతో, భక్తునిలో ప్రదీపించే విన్నమతతో, కన్యకుండే ముగ్ధత్వంతో, వీరునకుండే విజయ సంకల్పముతో ఈ దివ్య విద్యార్థి అహోరాణ్రాలు విద్యాలయంలో కృషి చేస్తున్నాడు. తోటి విద్యార్థులందరిలో ఈయనే అగ్రగామి. ఈయన విద్యాకృషి అనంతమైంది. రామతీర్థులకున్న వివిధ విషయ సర్వజ్ఞత్వం సాహిత్య తార్కిక వైదాంతిక విషయ పాండిత్యం అనన్యసామాన్యమైంది. భావబ్రపంచ మంతటికి ఈయనదే నేతృత్వం.

ఇరవయ్యో యేడు వచ్చేసరికి గణిత శాస్త్రంలో యం.ఏ. పట్టం పొందాడు. తరువాత కళాశాలలో నాలుగు సంవత్సరాల్లో అధ్యాపకుడుగా, గణిత శాస్త్ర ప్రథానాధ్యాపకుడుగా పనిచేశాడు. 1899 సంవత్సరాంతంలో, లాహోరు విడిచిపెట్టి వెళ్ళిన ఒక సంవత్సరానికి, అరణ్య వాసం చేస్తూ రామతీర్థులవారు సన్యసించారు.

ఇరువై ఆరు సంవత్సరాల స్వల్పకాలంలో మహత్తర విజ్ఞాన సముద్రాన్ని రాముడు ఆపోశించాడు. మ్రతి నిముషమూ రామునకు ఏదో ఒక కానుక చెల్లింపవలసిందే.

విశ్వవిద్యాలయంలో ఉన్నత పరీక్షలో ఉత్తీర్ణుడు కావడమే కాకుండా, హఫీజు మైలానా, రుమీమహర్బీ, ఉమర్ ఖయ్యాం మొదలైన (పసిద్ధ పారశీక తాత్విక కవుల రచనలన్నీ ఆయన జీర్ణించుకున్నాడు. ప్రాచ్య, పాశ్చాత్య వైదాంతిక సాహిత్యమంతా ఆయన ఉత్తరించాడు. హిందీ, ఉరుదు, పంజాబీ కావ్యాలలోని సౌందర్యాన్ని సంపూర్ణంగా దర్శించాడు.

తీవ్ర పరిస్థితుల వల్ల, నిరంతర శ్రమవల్ల తీర్థరాముని ఆరోగ్యం చెడిపోయింది. ఆయన యం.ఏ. ప్యాసై వచ్చే సరికల్లా ఎముకలు బ్రోగైన ఆయన్ని చూచి డ్రజలు ఈ ఆస్థిపంజరంలో ప్రాణం ఎలా కొట్టుకలాడుతున్నదా అని ఆశ్చర్యపోయేవారు. ఎముకల మీద కాస్త కండైనా లేదు. మెద కొంగ మెదలా సాగింది. కంఠం రుద్దమైంది. సుఖంగా మాట్లాడలేకపోయేవాడు. అంత బలహీనుడైపోయినాడు. అయితే ఆయన దృధంగా ఉండాలని, ఆరోగ్యాన్ని అభివృద్ధి చేసుకోవాలని నిశ్చయించుకున్నాడు. నిత్యం సక్రమ వ్యాయామంతో, క్రమాహారంతో ఆరోగ్యం పొందాడు. నూతన వ్యాయామరీతులను కూడా కనిపెట్టగలిగాడు. నాటినుంచి ఎన్నడూ వ్యాయామం మానలేదు. ఇంకొక నిముషానికి శరీర పరిత్యాగం చేస్తాడనగా వ్యాయామం చేశాడు కూడా. ఆ బక్క పలచని మనిషే ఇంతటి మహత్కార్యాలు, నిరంతర కృషి చేయగలిగాడు. ఆయన అతి తొందరగా నడిచేవారు. హిమవత్పర్వతాల మీద సన్యాసిగా నున్నప్పుడు రోజుకు నలభై మైళ్ళకు పైగా నడిచేవాడు. ఒకసారి అమెరికాలో వినోదార్థం నలభై మైళ్ళ పందెములో పరుగెత్తి పోటీచేసిన సైనికుల కంటె రెండు గంటల ముందే గమ్యస్థానం చేరి గెలిచాడు. ఒకసారి స్వామి శాన్(ఫ్రాన్సిస్**కో వీధిలో చరచర** నడిచిపోతున్నప్పుడు ఒక అమెరికన్ "ఈ భూమి తనదే అన్నట్లు నడిచిపోతున్నాడే" అని అన్నాడు. "అవును" అని రామతీర్థులవారు నవ్వుతూ నడచి వెళ్ళారు. కౌపీనమాత్ర పరిదానుడయి. ఒక గొంగడి మాత్రం కప్పుకొని స్వామి "గంగోత్రి, యమునోత్రి, బదరీనాథ" శిఖరాల నధిరోహించారు. యమునోత్రినుంచి గంగోత్రికి హిమవాహినులలో నడచిపోయినాడు. (వేళ్లు కొంకర్లపోయే మంచుగడ్డల్లో నివసించాడు. చీకటి కొండగుహల్లో నిద్రించాడు. అరణ్య గర్భాల్లో నివసించాడు. ఈ రచయిత ఒకసారి పర్వత వాసులను కలుసుకున్నప్పుడు వారిలా అన్నారు! "రామతీర్థులవారు నిజముగా దేవుదే. కాకపోతే వర్నాకాలములో తీవ్ర వేగముతో సుళ్లు తిరుగుతూ డ్రవహించే నదిలో నుంచి మా గొఱ్ఱెలను ఎలా దాటించుకొని వచ్చేవారో!"

అర్ధరాత్రులందు స్వామి ఆసనము మీద నుంచి లేచి కాటుకలాంటి చీకటిలో, చౌరరాని కీకారణ్యాలలో నిర్భయముగా మృత్యువుతో పోరాడదానికా అన్నట్లు నిర్గమించేవారు.

చదువుకొనే దినాలలో ఉపవాసాల వల్ల కృశించి పాలిపోయిన ఆయన యౌవన వదనములో, భయంకర దుర్గమారణ్యాలను సైతము అతిక్రమించగలిగిన శౌర్య, ధైర్య సాహసాలను లాహోరు ద్రజలు గుర్తించలేకపోయినారు. .. ఎంతో మేరుధీరుడు స్వామి. ఇప్పటి అయన వదనము ఎంతో వికసించింది. సుందరమైంది – దివ్య పారవశ్య మధువుల నాస్వాదించిన ఆ మహర్షి నే్రతాలిప్పుడు అర్ధనిమీలితాలు. ఈ ధైర్యము, ఈ బాహ్యాంతర మహాత్తర శక్తితో స్వామి తన జీవితో ద్ధంథాన్ని అంటే తన వ్యక్తిత్వాన్ని లోకానికి ప్రసాదించాడు.

రాముని వ్యక్తిత్వము ఒక ప్రచందమయిన అగ్నిపర్వతము లాంటిది. కొన్ని నెలల పర్యంతము ఇంకేమీ చెప్పటానికి లేనట్లు మహామౌనములో మునిగి వుండేవాడు. నిరంతర బ్రహ్మానంద మగ్నుడయి వుండేవాడు. హఠాత్తుగా ఒక్కసారి పర్వతం ట్రద్దలయినట్లు, తన దివృ భావాలు మహాపారవశ్యముతో వ్యక్తము చేసేవాడు. స్వామియేది ద్రాసినా, ఏది మాట్లాడినా అది నిత్య నూతనముగా వుంటుంది. ఒక్కౌక్క పలుకు అనామ్రూత పుష్పములాంటిది.

ఆయన నిరంతర యేకాంతాభిలాషి. బహిర్జన సంకులత నుంచి విడివడడానికి కాబోలు స్వామి, పర్వతాగ్ర విజనభూములకు గమించేవాడు. జలజలమని నృత్యం చేసే ఆ కొండ వాగులనూ అనంత నీలాకాశమునూ చూస్తూ కొండరాళ్ళ మీద సంధ్యారాగములో పండుకొని నిమీలిత నేత్రుడయి శాంతి మగ్నుడయి ఉంచేవాడు.

₩Ж 84 ЖЖ

ఆ మహా వృక్తిలోని ఒక విశిష్టత, అర్ణవమై పొంగే పారవశ్యము, గాధమైన అప్రమత్తత ఆయన నేత్ర పద్మాలలో నుంచి అపారముగా వర్షించేది. స్వామివారి మాధుర్యము అనివార్యమైంది. హిందువులు, మహమ్మదీయులా మహనీయుని సమానంగా (పేమించారు. ఏ మతస్థులైనా ఏ కులస్థులయినా, ఏ జాతి వారైనా రామతీర్థ మహర్షిని ఆత్మ బాంధవునిగా చూచుకొనేవారు. అమెరికా వాండ్లాయనను అమెరికా దేశీయుడన్నారు. జపానువారు జపానీయుడన్నారు. పారశీకులు మావాడే నన్నారు.

రాముని దర్శించడమంటే నూత్నా దర్శాలతో, నూత్నదర్శనాలతో నూత్న శక్తులతో నవనహోద్వేగాలలో చెలరేగిన పరవశానందానుభూతి పొందడమే.

ఆయన మనోజ్ఞ సందర్శనములో ఉన్న ఇంకొక గొప్ప విషయము గంభీరమైన భావనా స్వాతంత్ర్యము. ఆయన మహోన్నతమైన ధీశక్తి. స్వామి ఏది చెప్పినా ఊహించి చెప్పదు. [పతివాక్యము ఆయన జీవితానుభవములో నుంచి వస్తుంది. అనుష్టాన మతాన్ని తాను విశ్వసించానని ఆయన తరచుగా [పవచించాడు. స్వామి దృక్పధములో, జీవనకళ ఉజ్వల విశ్వాసానికి ఉన్నది. బాహ్య మతానికి అప్రమత్తుడయిన మానవుని అంతరంగిక మతానికి సంబంధము లేదు. నీవు సజీవమానవుడవైతే నీ జీవితాన్ని సత్యానికి అంకితము చేసి పరిశోధించు. [పతివ్యక్తి తన జయాపజయాల ద్వారా తన జీవితానుభూతుల ద్వారా మాత్రమే దైవసాన్నిధ్యమును పొందవలసి ఉన్నది. జీవితమే సర్వోత్భష్టమైన నిరూపణము.

రెండు సంవత్సరాలు హిమవత్పర్వతాల్లో గడిపి, స్వామి తనలో తాను కనుగొన్న బ్రహ్మానందాన్ని ప్రపంచానికి పంచిపెట్టాలనే దివ్యాశయముతో ప్రజ్వల ఆచార్య సామర్థ్యముతో ప్రజల మధ్యకు వచ్చారు. 1903లో కలకత్తా నుంచి జపానుకు ఓడలో ప్రయాణము చేసాడు. అక్కడ స్వామి ఒక పక్షం మాత్రము ఉన్నాడు. రెండుసార్లు అక్కడ ఉపన్యాసము యిమ్మని ప్రార్థించారు. టోకియోలోని ఒక క్రైస్తవ పట్రిక రామతీర్థ స్వామివారిని ప్రశంసిస్తూ, "పరవశ వేదాంత ప్రవక్త" అని పేర్కొన్నది. ఈ రచయితను, జపాను విశ్వవిద్యాలయములోని ప్రాచ్య వేదాంత సంస్మృతాధ్యాపకుడైన "తాకకుత్స" మహాశయుడు కలుసుకున్నాడు. ఆయన తాను అనేక భారతీయ సాధుపుంగవులను, పండితులను ఇంగ్లండులో మాక్సుముల్లర్ వద్ద – జర్మనీలో చూచినప్పటికీ, రామతీర్ధస్వామి వంటి మరొక వ్యక్తిని చూడలేదన్నాడు. ఆయన మూర్తీభవించిన వేదాంతమే. టోకియోలో ఆచార్యుడు, భౌద్ధవాజ్మయ నిష్టాత "కంజిహిరే" ఒకసారి ఇలా చెప్పాడు.

"భారతదేశ చరిత్రలో బౌద్ధవాజ్మయాన్ని గురించి, సింహళ జపాను గ్రంథాలలో నేను చదివిన వర్ణనలన్నీ శ్రీరామతీర్థులను సందర్శించినప్పుడు కండ్లకు కట్టినట్లున్నవి."

రామతీర్థులవారు జపాను విడిచి, అమెరికా వెళ్ళినప్పటికి ఆనందపరవశోద్విగ్నమైన రామతీర్థ స్వరూపం హిరే మహాశయుని దృష్టిలోనుంచి పోలేదు. 1963 నవంబరులో రామతీర్థులు జపాను విడిచి శాన్ఫ్ స్సెస్ కోకు వెళ్ళారు. అమెరికాలో రెండు సంవత్సరాలున్నారు. ఆ రెండు సంవత్సరాల్లోనూ, చాలాకాలము ఏకాంతములో ఉన్నారు. ఎంతో నిరాడంబరముగా జీవించేవారు. అమెరికాలో అడవి నుంచి స్వయముగా కట్టెలు కొట్టుకొని నెత్తిన బెట్టుకొని తెచ్చుకునేవారు. అక్కడ అమెరికను ప్రతికలలో స్వామి దివ్యోపన్యాసాలను అభినందిస్తూ వ్రాసిన రచనలను చూచి, వాటిని నిర్లక్షించేవారు. ఒకసారి ఆ అభినందన ప్రతికలన్నీ కట్టగట్టి శెక్రమెంటో నదిలో విసరి పారవేశాడు స్వామి. ఈ మహాత్ముని అమెరికా జనులు ఏనాటికీ మరిచిపోలేరు. స్థలాభావము వల్ల శ్రీస్వామివారి అమెరికా జీవితాన్ని పూర్ణముగా క్ష్మ వర్ణించడము లేదు.

భారతదేశానికి తిరిగివస్తూ ఈజిప్జులో ఒక పెద్ద మసీదు వద్ద పర్షియనుభాషలో మహమ్మదీయులకు ప్రత్యేకముగా ఉపన్యసించారు.

మాతృదేశానికి తిరిగి రాగానే 1905లో ఆ మహర్షి రెండు లక్ష్యాలు పెట్టుకొని వచ్చాడు. ఒకటి జీవితవిధానాలన్నిటిలో నిర్మాణాత్మకముగా కృషి చేయదము, రెండు ఐక్యకార్యాచరణ, వారి సంయుక్త రాష్ట్ర ఉపన్యాసాలన్నిటిలో ఈ ఆదర్శాన్నే ఉద్పాటించేరు.

1906 అక్టోబరు దీపావళి పుణ్యదినంనాడు స్నానము చేస్తూ, పొంగులు పారుతూ వున్న గంగానదిలో మునిగిపోయినారు. వారు వ్రాసిన చరమగీతము ఉరుదుభాషలో ఉంది. అది ఇలా ఉంది.

"ఓమృత్యు దేవతా! కావలెనేని, తీసుకపొమ్ము యీ దేహంబు నీవు" ఎన్నియో దేహముల్ కలపు నే దాల్ప, చందుడు నేసిన వెన్నెలవలువ లానందముగ దాల్చి విహరింతు నేను, సూర్యుదొసంగు కాషాయవస్ర్రముల కట్టి మహాహ్లాదు మయతతోనుందు, జలజల బారెడి సెలయేటి రొదల నేగాన మొనరింతు గళముపైకెత్తి, వీచికాహస్తముల్ పైకెత్తి ఆడు వనధిలో నేనహా తాండవించెదను, స్వేచ్ఛగా మారుతంబుల విహరింతు ఇవియెల్ల నేను ధరించు రూపములె, ఉన్నత శిఖరాగ్రభాగాల నుంచి క్రిందికి (పేమతో దిగివచ్చినాడ, మీ కవాటద్వారముల దట్టినాడ గాధ సుఘప్రిలోనుంచి మిమ్ములను మేలుకొల్పితి నిద్ర కంపించపోవ, ఒకరి నోదార్చితి, ఒకరి కన్నీళ్లు, చల్లని చేతులతో నొత్తినాడ చలిలోన గడగడలాడు వారలకు, హాయిగా ధరియింప వస్త్రమ్ములిత్తు కొందరి ముసుగుల తీసివేసెదను, సర్వంబు ధరియింతు భరియింతు నేను సెలవిదే! సెలవిదే! నాకేమి వలదు, నేనేది దాచుకో నిసుమంతయైన నె నెవ్వరికి గోచరింప, నన్నెవరు తెలుసుకోలేరిదే సెలవింక సెలవు!"

స్వామి తన నిర్గమనాన్ని ఈ విధముగా ముందుగానే ఊహించారు. ముప్పై మూడేంద్లయినా నిండని ఈ మహాప్రభావసంపన్నుని గంగానది తన గర్భములో దాచుకున్నది. శ్రీవారు రచింపదలచుకున్న "వేదసారస్వత సౌందర్యం" "మనోగతులు" అనే ఉద్దంథాలు రెండూ వారి హృదయ పేటికలో గుప్తపడిన రత్నాలు.

#### 

ఈ ప్రపంచమునకు మనము వట్టి చేతులతోనే వచ్చితిమి, తిలిగి వట్టి చేతులతోనే విడువవలసి యుండునన్న సత్యమును ఎన్నడు మరువనితారు, ఎక్పడో ఒకప్పడు యా ప్రపంచమును అందరం విడువలసిన తారమేనను సత్యమును మరువనితారు, ప్రపంచ త్యామోతాం విడిచి ధర్మ త్యామోతాంతో జీవించగలతారు ధన్యులు.

## **త్రీ శాం**తి ఆడ్రమము

### – పూజ్యశ్రీ స్వామి నిర్విషయానంద బ్రహ్మచారి

శ్రీ నిర్విషయానంద బ్రహ్మచారిగారు చిన్నతనము నుండి 'శాంతి' ప్రత్రికలో శ్రీ ఓంకారస్వామీజీ వారి బ్రాతలను చదివేవారట. అవి వారి సాధనకు శ్రీ స్వామిజీ వారి భావములు వారికెంతో సహాయపడేవని వారు తెలియజేశారు. పిమ్మట, పది సంవత్సరముల తర్వాత ఓంకార స్వామీజీ వారిని దర్శించినపుడు వారి దివ్య[పేమకు పాత్రులై ఏడెనిమిది మాసముల తర్వాత ఆ (పేమపాశము వారిని శాంతి ఆశ్రమమునకు తీసుకువచ్చినదట. దాదాపు వారం రోజులు స్వామీజీ వారి సన్నిధిలో గడిపే భాగ్యము లభించినది. వారు శాంతి ఆశ్రమమున ఉండమని కోరినా, దేహ ఆరోగ్య పరిస్థితి బాగోనందున ఉండలేకపోయారట. శాంతి పత్రికకు శ్రీ నిర్విషయానంద బ్రహ్మచారి గారు బ్రాసిన అమూల్యమైన వ్యాసములలో 1) సేవాభావము, 2) బ్రహ్మవిద్యచే శాంతిని బడయగలము, 3) అంతరాత్మ (పేరణ, 4) మనో నిగ్రహోపాయము, 5) ఉపాసనా రహస్యముల సారాంశ సంగ్రహము స్వరూపమిది.

సేవాభావమును విశ్లేషించినపుడు నిజమైన సేవాభావ సంపన్నుని లక్షణములు వ్యక్తమగును. కృత్రిమ సేవకులను చూసి జనులు మోసపోకుండుటకును, నిజమైన సేవనొనర్చదలచిన వారి లక్షణములు అలవరచుకొనుటకు వీలగును. ఈ శతాబ్దమున సేవాభావ లక్షణముల తానాచరించి లోకమునకు వ్యక్త మొనర్చిన వారిలో గాంధీజీ మొదటివారు. ఆయన సేవ అన్నిరంగములకు చెందినది. నిజమైన సేవాభావము వారి యందుండుట చేతనే విశ్వమానవుల హృదయముల చూఱగొనగలిగినారు. విశ్వశ్రేయము నభిలషించిన వారికి సంతృప్తిగా శరీర సౌఖ్యములననుభవించుటకు చోటు లేదు. సుభాసు చంద్రబోసును ఎవరో మీరెప్పుడు కళ్యాణము చేసుకొనెదరని యడిగినారట. వెంటనే "విశ్వమానవులకు కళ్యాణమొనగూడిన పిమ్మట" అన్నారట.

అట్టి విశ్వ (పేమైక్య హృదయుడే నిజమైన ప్రజా సేవకుడు. శ్రీ వివేకానంద స్వాములవారు అమెరికా కరుగుటకు ముందు మనదేశమందు సంచార మొనర్చుచు కన్యాకుమారి కరిగి అచ్చట పర్వతముపై యాసీసుడై హిందూ దేశమందలి బీదల యిక్కట్టులను హృదయమున వీక్షించి పరితపించెను. పిమ్మట వారి కష్టముల తీర్చుటకై అమెరికా కరిగి కొంత సంపద నార్జించుకొని వచ్చి మనదేశమందలి పేదలకు సహాయమొనర్చి సుఖ జీవనుల చేయవలయునను తలంపుగలిగెను. నానా బాధలు అనుభవించి, కడకు ఆ దేశీయులచే పూజింపబడి, హంసతూలికా తల్పములపై శయనించినపుడు కూడా "హా తల్లీ! నా దేశీయులు కుడువ కూడు, కట్టబట్ట, వసింప వసతి లేక తపించుచుండ నాకిట్టి సౌఖ్యములా యనుచు విలపించెను". అట్టి(పేమ స్వభావుడు భోగ్యపదార్ధములు తన్ను వరించినను వాని వంక చూడరు. ఇట్టి మహనీయులు ఇప్పుడును కలరు.

్రీ శాంత్యాశమ స్థాపకులు పూజ్యత్రీ ఓంకారస్వాములవారి జీవితాశయము ఇట్టిదే. అయిదేళ్ల పసిబిడ్డ కేదో కారణముచే కాలి ఎముక విరిగిపోయెను. దానికి సజీవులగు వారి ఎముకను తీసి అతికించిన బాగుపడునని దాక్టర్లు చెప్పగా, ఆ బిడ్డ తల్లిదండ్రులందుకై కృషి సలిపిరి. కాని సమ్మతించిన వారు లేరు. ఒక సమయమున ఆ బిడ్డ తల్లిదండ్రులు శ్రీ స్వాములవారిని దర్శించుటకు వచ్చిరి. ఆ బిడ్డ వృత్తాంతము విని, తక్షణమే నేనిచ్చెదనని, ఎవరెన్ని చెప్పినా లక్ష్మ్ పెట్టక, ఎముకను సమర్పించినారు. ఈ విషయమును వినినప్పుడు పురాణములో పేర్కొనిన ధధీచి, శిబి, రంతిదేవాదులు స్మృతి పధమునకు వచ్చెదరు. వీరి జీవితములో నిట్టిత్యాగ లక్షణము లెన్నో గలవు. మహానీయుల త్యాగపూరితమైన సద్భావముల నలవఱచుకొని శక్తి వంచనలేక "పరోపకార్ధమిదం శరీరమ్" అన్న సూత్రము ననుసరించి లోకసేవ నొనర్పవలెను.

భౌతిక వస్తువులపై గల వ్యామోహము తొలగినప్పుడే మానవులకు శాంతి లభించును. తద్వారా సత్యసాక్షాత్కారము పొందగలరు. మానవుడు తన ప్రయత్నము ద్వారా సృష్టి యందలి రహస్య శక్తులను తెలిసికొని యుపయోగించుకొనుచున్నాడు. ఈ శక్తులనెన్నిటిని కనిపెట్టినను సృష్టికంతకు మూలమగు సత్యమును గాంచకపోవుటచే అశాంతికి గురి యగుచున్నాడు. సత్య సాక్షాత్కారము కొఱకు యత్నించుటయే వివేకవంతుని లక్షణము. ఈ వివేకము లభించవలెననిన చిన్నతనమందే బ్రహ్మవిద్య నభ్యసించవలెను. ఇప్పుడు చిన్న చిన్న గ్రామములలో కూడా పాఠశాలలున్నవి. ఈ పాఠశాలలో నేర్పెడి విద్య లౌకిక విద్య. ఈ విద్య వలన శరీర పోషణకు దగిన భౌతిక సంపద సమకూర్చుకొనుచున్నారు. కాని ఆత్మపోషణ కనువగు విశ్వవ్యాప్తమగు దివ్యశక్తి సంపాదించుకొనలేకున్నారు. అందుచే చదువుకొనినవారును శాంతి సౌఖ్యములను బొందుటలేదు.

గాంధీజీ బోధించిన నిరాదంబర, నిరభిమాన, నిష్మామ, నిష్మాపట్య జీవిత విధానమును మన నాయకులు, మనము మఱచిపోయినాము. అందువలన అన్నిచోట్ల అనైకృత, అశాంతి ఏర్పడినది. బ్రహ్మజ్ఞానికి యుండెడి సహజ లక్షణములను శ్రీ భగవద్గీత యందు శ్రీకృష్ణ పరమాత్మ చెప్పుచూ మొదట శమము గూర్చి చెప్పినారు. శమమనగా అంతరేంద్రియ నిగ్రహము. అంతరేంద్రియమనగా మనస్సని అర్థము. మనస్సును స్వాధీనములో నుంచుకొనుటకు ఒక్క బ్రహ్మజ్ఞానికే సాధ్యమగును.

'అంతరాత్మ (పేరణ' అనే అంశము గురించి వివరిస్తూ శ్రీ నిర్విషయానంద ట్రహ్మచారి గారు "ప్రతి మానవునికి అంతరాత్మ గలదు." అందుచే నీతి విరుద్ధమైనవియు, హింసాయుతములైనవియునగు పనులు నొనర్చుచు నేనంతరాత్మ (పేరితుడనయి చేయుచున్నానని చెప్పవచ్చును. అట్లు చెప్పెడి వారును గలరు. అంతరాత్మ (పేరిత విషయమును (గహించుట సామాన్యము కాదు. దేహమే నేనను భావము వీడి శరీరేంద్రియముల కతీతముగా సర్వవ్యాపకమై వెలుగొందు ట్రహ్మమే నేనను నిశ్చయ స్థితిలో దోచు గంభీర భావము నంతరాత్మ (పేరణగా భావింపవచ్చును. సంకల్పము కలిగిన తోడనే అంతరాత్మ నామరూప రహిత మగు జగ్రదూపము ధరించినది. ట్రహ్మకార స్థితి సంకల్ప వికల్ప రహితమైనది. అక్కడ నుండి సంకల్పములు జనించుట కారంభించుచున్నవనినచో దేహభావ మున్నదని యర్థము. అట్టి యెడనిది యంతరాత్మ (పేరితమగు భావమని నిర్ణయించటెట్లు? ఈ ప్రశ్నకు సమాధానము చెప్పుట కష్టము. కౌన్ని ప్రత్యక్ష దృష్టాంతముల వలన నిది యంతరాత్మ (పేరిత కార్యమనియు ఇది జీవ(పేరిత కార్యమనియు నిర్ణయించుకొనవచ్చును.

"సమిష్టి సుఖము నభిలషించి చేయు కార్యములు అంతరాత్మ (పేరితములు. వ్యష్టి సుఖమును

కోరి చేయు పనులు జీవ (పేరితములు. ఎందుచేతనంటే అంతరాత్మ సర్వవ్యాపకమైనది. అచ్చటి నుండి బయలుదేరిన భావము విశ్వసౌఖ్యము నభిలషించునదిగా యుండును. విశ్వసౌఖ్యము నభిలషించి పని చేయునప్పుడు వాని (పేమ సర్వుతా వ్యాపించి యుందును. వర్ణనాతీతమగు (పేమ సముద్రుడై యుందును. ఇట్టి మహనీయుడే యంతరాత్మ (పేరితుడై కార్య మొనర్చువాడు. గాంధీజీ ఇట్టి వ్యాపక (పేమ గలిగిన మహనీయుడు. నేనంతరాత్మ [పేరితుడనై ఈ పని చేయుచున్నానని చెప్పుటకు ఆయనకు చెల్లును. రాజకీయ కార్యములలో నిమగ్నుడై యుండియు శాంతియుతముగ వారుందుట కిదియే హేతువు. అట్టి మహనీయులెందరో గలరు."

"మనో నిగ్రహోపాయము" గురించి వివరిస్తూ శ్రీ నిర్విషయానంద బ్రహ్మచారిగారిట్లు చెప్పారు. అనేకులు ధ్యాన సమయమున మా మనస్సనేక వికారములకు గురి యగుచున్నది. దానినణుచు మార్గమేమియు గోచరించుట లేదని చెప్పుచుందురు. ఇది వాస్తవ విషయమే. అన్నిటికంటే ఘనకార్యము మనో నిగ్రహమే కదా! మనస్సును కట్టివేయవలె ననుకొనుట పొరపాటు. అసలు మనస్సను నది ఒక వస్తువు కాదు. ఒక వస్తువైనచో దానినొకచోట నిలుపవచ్చును. అట్లు మనస్సును నిలుపుటకు వీలు లేదు. కనుక దానిని కట్టివేసెడి. ప్రయత్నమును వదలి దాని యందుండెడి వికారములుపశమించు మార్గము వెదుకవలయును. నిజముగా నాలోచించిన మనస్సనునదొకటి లేదు. ఒకటే పరమాత్మ కలదు. ఆ పరమాత్మ యందు ఈ మనస్సు కల్పితము. కల్పితమనగా లేదని యర్థము. కనుక మనస్సనునది లేదు. ఒకే పరమాత్మ కలదు. అని నిరంతరము తీవ్రముగా భావించుచుండిన, మనస్సున కావలి స్థితికి పోగలము. అప్పుడు మనస్సనునదొకటి గోచరింపదు. ఒకే పరమాత్మ సర్వదా పొడకట్టును. ఇది మనోరహిత స్థితిని పొందుట కొక నుపాయము.

ఒకడు నిర్వికల్పస్థితిని పొందినాడనుకొందము. కొన్ని గంటల్లో, కొన్ని రోజుల్లో యున్నాడనుకొనుడు. పిమ్మట $\overline{2}$ నను వ్యవహార స్థితికి వచ్చి దృశ్య (పపంచమును చూడవలయును గదా! అప్పుడు వాని కది బంధమై అశాంతి కలిగించవలయును. అట్లు కలిగించుట లేదు. కొంత తదవు సమాధి స్థితి యందు నామరూప రహితమైన యే పరమాత్మను దర్శించియున్నారో, ఆ పరమాత్మ స్వరూపముగా ఈ వ్యవహార ట్రపంచమును దర్శించుదురు. అందుచే వారెట్టి వికారమునకు గురి కాక వ్యవహారములను ట్రశాంతముగా నడుపుచుందురు. మనస్సునందలి వికారములే అశాంతికిని, దుఃఖములకు, బంధములకు కారణము.

ఇక ధ్యాన సమయాన కనులు మూసికొని యున్నప్పుడు మనస్సు పొందెడి వికారములు జయించు మార్గమేదనిన వ్యవహార దశయందు ప్రపంచమునెట్లు పరమాత్మ స్వరూపముగా భావించుచున్నామో అట్లే ధ్యాన సమయమున గోచరించు మనోకల్పిత దృశ్యములను గూడ పరమాత్మ స్వరూపముగా భావించుచుండవలయును. అట్ైైన ధ్యాన సమయమున కాన్పించు దృశ్యముల వలన కలుగు వికారములు డిగిపోవును. ఈ దృశ్య జగత్తుకు కారణమైన పరమాత్మయే సర్వదా పొడకట్టును. అప్పుడు నేను మనస్సును జయింపలేనను సందేహము ఉడిగిపోవును.

'ఉపాసనా రహస్యము'లో శ్రీ నిర్విషయానంద అ్రహ్మచారిగారు హిందువులు ఉపాసించే హరిహరమూర్తుల అసామాన్య ఆకారములలో గల రహస్యాన్ని విశిదపరిచారు. ఈశ్వర రూపములో, ₩₩(89)₩₩

శిరస్సుపై గంగాదేవి, సగ శరీరము పార్వతీ దేవి, సర్పములు ఆభరణములు. వస్త్రము గజచర్మము. భిక్షపాత్ర మనుష్యకపాలము. ఆయన వాహనము ఎద్దు. పార్వతీదేవి వాహనము సింహము. కుమారుడగు విఘ్నేశ్వరుని వాహనము ఎలుక, మరో కుమారుడు కుమారస్వామి వాహనము నెమలి. సింహమునకు వృషభమాహారము. పాములను నెమలి చంపును. పాములు ఎలుకలను ట్రుంగివేయుము. పరస్పర వైర భావ కుటుంబములో ఆయన నివసించుచున్నారు. నిర్వికల్ప సమాధియందు నిమగ్నడై యున్నాడు. ఇందు మనము గ్రహించవలసిన విషయమొకటి గలదు. మానవులకు ఒక్కొక్క సమయమున లెక్కకు మించిన కష్టములు సంభవించును. ఇంటిలోని వారెల్లరూ పరస్పర కలహములతో విసుగుజనింపచేతురు. అప్పుడు సామాన్య మానవుడు కష్టములను భరింపజాలక ఆత్మహత్య నౌనర్చుకొనుటో, దుఃఖ కాంతుడగుటో, కోపతాపములకు గురి యగుటో సంభవించును. అట్టి సమయమున గ్రహించవలసిన రహస్యమొకటి ఈశ్వరోపాసనలో కలదు.

పరస్పర వైరభావ కుటుంబములో ఆయన చెలింపకుండునట్లు మనమును చెలింపక నిర్వికల్ప సమాధిలో నిమగ్నులమై యుండవలెనని గ్రహింపవలయును. అట్లుండిన ఆయన కుటుంబము వలె మన కుటుంబములు వైర భావమును వీడగలవు. ధర్మయుక్త భిక్షావృత్తి నవలంభించి ఇది నీచమను తలంపుతో సిగ్గునొందక మందహాన వదనార విందముతో నొప్పుచున్నాడు. అట్లే మనమును దరిద్రస్థితి సంభవించినప్పుడు భిక్షావృత్తి నైన నవలంబించవచ్చు గాని, నీతి విరుద్ధ కార్యములలో (ప్రవేశింపదగడు. నిమ్నములని శరీర పరిశ్రమకు సంబంధించిన కార్యములు చేయుటలో సిగ్గునొందక పూజ్య భావముతో తత్కార్యములు చేయవలెను. ఇదియే ఈశ్యరోపాసనచే నేర్చుకోదగిన విషయము. గాంధీజీ జీవితమందు ఇట్టి సందర్భములు అనేకము చూడవచ్చును. ఆయనను అనేక సందర్భములలో లాఠీ దెబ్బలు కొట్టారు. ఆయన చెలించలేదు. ప్రతీకారం చేయలేదు. పాకీపని, చెప్పులు కుట్టుట మొదలగు తక్కువ పనులను పరమానందభరితుడై చేసారు.

నారాయణుడు లక్ష్మీ నిలయుడు. రత్నాభరణాలు, పట్టు పీతాంబరాలు మొదలగు అలంకారములతో మహాదైశ్వర్యములతో నిండియుండి, లక్ష్మీదేవి నిరంతరమాయన పాదములొత్తుచున్నా, ఈ భోగముల వైపు కన్నెత్తి చూడక. ఆదిశేషునిపై యోగనిద్ర పోవుచున్నాడు. భోగములగాంచి వ్యామోహము చెందరాదని నిశ్చల హృదయులై ఉండవలెనని నారాయణోపాసన వలన మనము గ్రహించవలెను.

్రీ ఓంకార స్వామీజీ జన్మదినోత్సవమునకు భక్తజనులెల్ల రొకచోట గూడియుందురు. ఈ జన్మదినోత్సవమును జరుపుట వలన శ్రీ స్వామీజీ నూతనానంద మనుభవించున దేమియూ లేదు. అయితే ఈ ఉత్సవ సమయమున శ్రీవారి పవిత్రత, శాంతి, (పేమ, నిగ్రహము మొదలగు సల్లక్షణములు మనమెల్లరము హృదయాలలో నిలుపుకొని, సత్పవర్తనతో నూతన వికాసమును జీవితములందు పొందవలెను.

(ఈ వ్యాసము శాంతి పట్రికలోని స్వామి వారి పలు వ్యాసముల నుండి సంగ్రగహించి ద్రాయబడినది)





## **శ్రీ** శాంత్యాత్రమము

- పరమపూజ్య త్రీ స్వామి విద్యాప్రకాశనందగిరి త్రీ శుక్రబహ్మాశమము - త్రీకాళహస్తి

త్రీ ఓంకార స్వాములవారి 75వ జన్మదినోత్సవము జరుగనున్నదని తెలిసికొని చాలా ఆనందమైనది. శాంతి సంస్థాపనమునకై త్రీ స్వామిజీ కావించిన కృషి అమోఘమైనది. అశాంతిలో తల్లడిల్లి పోవుచున్న జననసముదాయమునకు శాంతి మార్గమును ప్రసాదించి, "శేషాం శాస్త్రి శ్యాశ్వతీ నేతరేషామ్" అను ఉపనిష ద్వాక్యాను ఆత్మానుభూతి యందే మహోన్నత శాంతి నెలకొనియున్న దను పరమ సత్యమును లోకమునకు ఉద్హాటించి త్రీ స్వామిజీ జనులకు మహోపకార మొనర్చిరి. కరుణామూర్తియగు సర్వేశ్వరుని కృపచే శ్రీ స్వామీజీ యొక్క సేవాభాగ్యము ఇతోధికముగ జనులకు లభించగలదని ఆశించుచున్నాము.

శాంతి పత్రికకు మాత్రము అరువది సంవత్సరములు పూర్తి అగుటచే షష్ట్రబ్లి మహోత్సవము జరుగుచున్నది. పత్రిక యొక్క ఈ షష్టిపూర్తి ఒక గొప్ప శుభ విశేషము. ఏ పత్రిక ద్వారా త్యాగశీలురును, అవరశిబి చక్రవర్తియునగు శ్రీ ఓంకారస్వాములవారు తమ శాంతి సందేశములను నలుదిశల వ్యాపింపజేసెనో, ఎయ్యది సమస్త మానవాళికిని శాంతిని బడయు మార్గములను, పద్ధతులను లెస్సగసూచించి మహోపకార మొనర్చెనో, అట్టి దివ్యమగు మాసపత్రిక తన అరువది సంవత్సరములను పూర్తి చేసికొని అరువది యొకటవ జన్మదినోత్సవము జరుపుకొనుచుందుట చాలా ఆనందకరమైన విషయము.

'అశాంతస్య కుతఃసుఖమ్' అని గీతాచార్యులు పేర్కొనినట్లు శాంతి లేనివానికి సుఖమే లేదు. కాబట్టి సుఖమును కోరు ప్రతివారును ముందు తమకు శాంతి లభించినదాయని పరీక్షించుకొనవలసి యుందును. తమ చిత్తము నిర్మలముగా, ప్రశాంతముగా నున్నదాయని చూచుకొనుచుందవలెను. ప్రతిప్రాణియు సుఖము నెట్లు కోరుచున్నాదో అట్లే తత్సుఖకారణమగు శాంతిని కూడ బడయుటకై బాగుగా అభ్యసించవలెను.

జనులు అట్టి శాంతిని పొందుటకు 'శాంతి' పత్రిక బహువిధముల తోద్పదుచున్నది. శాంతి ప్రబోధకమైన ఆ పత్రికను జనులింకను ఇతోధికముగ ప్రోత్సహించి లోకములో శాంతి ప్రచారమునకు దోహదమును కలుగజేయుదురు గాక!

#### <del>~~~~~~~~~</del>

- \* పునము చేయు పనులు నూటికి నూరుపాళ్ళ శ్రద్ధతో చేసిన తిరిగి ఎన్నడును దానిని చేయవలసినబ యుండదు.
- \* దైవము అమూల్యమగు మానవ జన్మను మీకు ప్రసాబించినందుకైనను దైవనామ సంకీర్తనలో పాల్గొని తరించుడు.

## విశ్వశాంతి శంఖారావం స్వామి ఓంకార్

## – పూజ్య శ్రీ స్వామి మేధానందపురి

కైలాస ఆశ్రమము, ఋషీకేశం

డ్రణవము అన్ని వేదముల సారము. నిరాకార నిర్గుణ నిర్విశేష పర్మబహ్మము యొక్క వేదిష్ట (అతి దగ్గర) నామము. ఈ ఓంకారము. దీని ద్వారా పరాపర్మబహ్మల ప్రాప్తి అని ఉపనిషత్ ఫ్లోష. బ్రహ్మగారు అన్ని లోకముల సారము తెలుసుకొను తపస్సు ఆచరించగా మూడు లోకముల సారము (భూర్భువస్సువః) అని తెలుసుకొనెను. వాని సారము మూడు వేదములు. భూర్భువస్సువః అను మూడు వ్యాహృతులు వేదముల సారము. వ్యాహృతుల సారము అకార, ఉకార, మకారములు. వానిని జేర్చిన 'ఓం' శబ్ధమేర్పదును. పు్రతేషణ, లోకేషణ, విత్తేషణ త్యజించి సన్యసించిన వారికి ఈ 'ఓం' కార మంత్రమునే ఉపదేశించెదరు. అందుకే ఓంకార స్వామీజీ సర్వసంగ పరిత్యాగియై ఆ ఓంకారమునే ధ్యానించి తాను బంధ విముక్తులై ఇతరుల ముక్తి మార్గమునకు తోడ్పడెను.

అతి చిన్న వయసులో ఋషీకేష స్వర్గాశ్రమునకు పోయి అచటి వ్యవస్థావకుని తపస్సు చేసుకొనుటకు కుటీరమిమ్మనిన, ఆ వ్యవస్థాపకుడు వీరిని ఎగాదిగా జూచి ఇంత చిన్నవయస్సులో ఉన్నవారు ఏమి తపస్సు ఆచరించగలరని మనుష్య సంచారము లేని, విషజంతువులైన పాములు, తేళ్ళు, జెఱ్ఱులు గల ఒక కుటీర మిచ్చెను. దానిలో ఉండి నిరంతరము ఓంకారమును జపించుట వల్ల వీరికి స్వామి ఓంకార్ అని పేరు కలిగెను. వీరి తపస్సుకు ఆశ్చర్యచకితుడై వ్యవస్థాపకుడు కుటీరములోనున్న విష జంతువులు బారి నుండి తప్పించుటకు లాంతరు ఇచ్చెదననిన స్వామివారు తనలోనున్న దివ్యజ్యోతిని దర్శించెదను. బయట ఉన్న ప్రకాశము ఆవశ్యకము లేదనిరి. దీని ద్వారా స్వామి వారి జ్ఞాన ప్రాప్తికి కావలసిన వ్యాకులత, నిర్భీకత, తత్ఫరత తెలియుచున్నవి. మంత్ర శాస్త్రములో గాని స్వోతములలో గాని ఓంకారమును చేర్చనిదే ఫలము దక్కడు. ఆ ఓంకార ఫలితమును అనుభవించినవారు మన ఓంకారస్వామి. ఈ ఓంకారము సర్వ వ్యాపకమైన పర్మబహ్మ ప్రతీకము గనుక స్వామివారు అందరిలో ఆత్మను దర్శించుచు రాగద్వేషములకు అతీతులై అందరిని సమానముగా ఆదరించెడివారు. వ్యాపక ఆత్మ అందరిలో ఒక్కటే గనుక అన్ని మతముల సామరస్యమును తెలుపుచు విశ్వశాంతికి తోద్పడిరి.

ఈ సందేశమును భారతములోనే గాక అనేక ఇతర దేశములలో ప్రచారము చేసి వారికి గురువై వారిని సక్రమమైన ముక్తి మార్గములో పయనించుటకు తోడ్పడిరి. "యద్భావం తద్భవతి" అనునట్లు చిన్నతనము నుండి వీరికి విదేశీ పర్యటన చేయవలయునని తీవ్ర కోరిక యుందుటచే కష్టములను అవలీలగా దాటి లక్ష్మమును సాధించి అనేకసార్లు విదేశీ పర్యటన గావించిరి. అచ్చటి వారిని ఎంతోమందిని శిష్యులుగా తీసుకొనగలిగిరి.

1952లో కారు ప్రమాదములో కాలు విరిగిన ఒక చిన్న అమ్మాయికి చికిత్స కొఱకు సజీవమైన వ్యక్తి ఎముక కావలసి వచ్చెను. ఈ కరుణామూర్తి మత్తుమందులు లేని ఆ కాలములో తన ఎదమకాలి ఎముక ముక్కను కోయించి 'దాన' మిచ్చిన మహాయోగి పుంగవులు. ఆధ్యాత్మిక ఉపదేశములతో పాటు శారీరక బాధలను తొలగించుటకు తోటపల్లి కొండలలో అనేక రకముల (ఆస్పత్రులు) వైద్య కేంద్రములు స్థాపించిన కరుణామూర్తి.

**మననాత్ ముని:** ఆత్మ పరమాత్మల ఏకత్వమును విచారించు ఉత్తమ సాధకులైన మౌనులనే



మునులందురు. అటువంటివారే ఈ ఓంకారస్వామి. జీవునిలో గల అనేక సంస్కారాలను తొలగించి మనస్సును అమనీభావమున తీసుకుపోయిననే గాని మౌనము ఆచరించలేరు. అట్టి మనోనాశమును పొందిన మౌనభావము స్వామివారికి సహజసిద్ధము. అందులకే విశాఖపట్టణములో గల కైలాసగిరిపై నిర్వాణ ఆశ్రమములో ఎడతెరిపి లేకుండా ఆరు సంవత్సరముల పాటు మౌనదీక్షలో ఉండగలిగిరి. ఆ సమయములో 'మౌనపు ఘడియులు' అని రచించిన ఉత్తమ (గంథము అతి ప్రఖ్యాతము. మౌనమనగా వాణింద్రియమును నియమించుట కాదు, కాని మనస్సును ఖాళీ చేసుకుని పరమాత్మ భావములో ఉందుట అని తమ జీవితము ద్వారా లోకానికి చాటి చూపిరి. అందుకనే నిశ్శబ్ధమే బ్రహ్మమనుచుండెడివారు. ఆ పరబ్రహ్మను అందరిలో చూచుచు అందరికి పరమాత్మ భావముతో సేవ చేయవలయునని ఉపదేశము గావించిరి. సర్వవ్యాపకమైన పరమాత్మను పువ్వులు, కాయలు, పండ్లు ఇచ్చి తనను తాను మోసపుచ్చుకోవద్దని చెప్పుతూ నిర్మలము, నిష్మాపట్యము, ఋజుత్వము గల మనస్సుతో పరమాత్మకై వ్యాకులత ఉందుట వలననే పరమాత్మను పొందగలమని చెప్పిరి. వారి ఆత్మానుభవము ధృడమైనందు వలన కేవలము జీవులను (పేమించవద్దు కాని మూర్తీభవించిన (పేమముర్తివై పరమాత్మ (పేమను చవిచూడమనిరి. అస్పృశ్యతను తొలగించుటకై అన్ని జాతుల వారికి ఉచిత విద్యాశాలలు ఏర్పాటుచేసిన మహా తత్వదర్శి. ఆ కాలములో మూర్తీభవించిన ధర్మమూర్తి రామచంద్రులవారు శబరి ఎంగిలిపంద్లు తిని ఆమెకు మోక్షమిచ్చినట్లు మన ఓంకార స్వామివారు అన్నిజాతులవారిని చేరదీసి అందరికి సహాయపడిన విశ్వశాంతిమూర్తి.

శాస్త్రములలో దానము యొక్క మహిమను చాలా పొగిడిరి. దానము వలన మనలో నున్న చెడు సంస్కారములు త్వరగా నశించును. అందుకే కృష్ణపరమాత్మ 'యజ్ఞదాన తపఃకర్మ' సత్వజ్వమనిరి. అదే విధముగా స్వామివారు జపయజ్ఞము మౌన యజ్ఞమును ఉపదేశించిరి. మౌనమునే తపస్సనిరి. స్వామివారి భాషలో మౌనమనిన ఆత్మభావములు స్థిరముగా యుండుట. ఇంతేగాక జలపాతముల వలె ఎల్లప్పుడు దానము చేయుచుండడని ఉద్హోషించిరి. దానము చేయకుండ మనతో ఉంచుకొను వస్తువులు ధనము మట్టితో సమానమై మట్టిగా మారుచుండుననెడివారు. అంతేగాక ఇచ్చిన దానమును మరచిపోవలయును. దానిని ప్రచారము చేయకూడదనెడివారు. చేసిన పాపము చాటిచెప్పిన దాని ఫలము నశించును. అట్లే చేసిన పుణ్యము ప్రకటించిన దాని ఫలము నశించును.

ద్రతముల ప్రాముఖ్యమును గురించి చెప్పుచూ మనలోనున్న చెదు అలవాట్లను, చెదు కర్మలను, చెదు సంస్కారములను తొలగించుకొని ఆత్మానందములో మునుగుటయే వీరిభాషలో ముఖ్యవతము. కాని ఓంకార జపము చేయుచు ఆత్మను పరమాత్మలో తాదాత్మ్మము గావించి, ఒకసారి పదిరోజులు మరొకసారి ముప్పై రోజులు, ఇంకొకమాటు 40 రోజులు ఉపవాసముండి తాను శరీరముగాదు అందరిలో వ్యాపించియున్న ఆనందసాగర రూపమైన ఆత్మనని చాటిచెప్పిన మహాత్ముడు.

సృష్టికి ఆదిలో ప్రణవమే వెలువదెను. దానిని జపించుచు పరమాత్మతో ఏకత్వమును పొందుటయే మానవుల జీవిత లక్ష్మమని ఉపదేశించెడివారు. ఆ ఓంకారమును జపించుచు పరమాత్మ బిడ్డనని భావించవలయుననెడివారు. అందరినీ అన్ని జీవజంతువులను (పేమించువారు దైవప్రార్థన చక్కగా చేయగలడనెడివారు. వేదములలో శాస్త్రములలో చెప్పిన ఉపదేశములు బయటకు తీసి మనస్సులో ముద్రించుకుని వారిని అనుభవించుడనెడివారు. మహాత్మాగాంధీగారు చెప్పినట్లు ఇతరులలో చెదు చూడవద్దు, చెదు వినవద్దు, చెదు మాట్లాడవద్దనెడివారు. ఈ విధముగా ఉపదేశించుచు వారు విశ్వశాంతికి తోద్పడిరి.

# క్షమయా సాధ్యతే సర్వమ్

- పూజ్యత్రీ స్వామి పరిపూర్ణానందగిరి శ్రీ వ్యాసాశ్రమము, ఏర్పేదు.

క్షమ గలిగిన సిరిగలుగును క్షమ గలిగిన వాణి గలుగు సౌర ప్రభయున్ క్షమ గలుగ దోన గలుగును క్షమ గలిగిన మెచ్చు శౌరి సదయుడు తండ్రీ!

క్షమ అంటే ఓర్పు – తొందరపాటు లేకుండా వుండడం. దీనివలన ఎట్టి క్లిష్టమైన సమస్యలైనను చక్కబెట్టుకోవచ్చును. లేక సాధించుకోవచ్చును.

మన భారతదేశంలో ముఖ్యంగా మూడు మతాలున్నాయి. అద్వైత మతము, ద్వైతమతము, విశిష్టాద్వైత మతము, ఈ మత స్థాపకులు క్రమముగా శ్రీ శంకరాచార్యులు, శ్రీ మధ్వాచార్యులు, శ్రీ రామానుజాచార్యుల వారి గురువు శ్రీ యమునాచార్యులవారు. వారు చాలా గొప్పవారు. అన్యుల మనస్సును నొప్పింపక తానొవ్వక తన కార్యాలు తాను చేసుకొంటూ ఉండేవారు. ఎంత మంచివారికైనా గిట్టనివారు కొందరు ఉంటూనే వుంటారు. వారు ఒకనాడు నదిలో స్నానం చేసి సంకల్పం చెప్పుకొని దైవ భావంతో సన్నని త్రోవగుండా వస్తున్నారు. యోగ శాస్త్ర ప్రకారం మనుష్యుడు నడిచేటప్పుడు నాలుగు బారల కంటే ముందు చూడకూడదు. మరియు అటూ యిటూ కూడా చూడకుండా నడవాలి. అలాగే ఈ స్వామి నడుస్తూ వస్తున్నాడు. మార్గమధ్యంలో దుండగులు (వేలాడగట్టిన పాదరక్షల తోరణం దగ్గరలో చూచారు. వెంటనే చేతిలో ఉన్న చెంబును ప్రక్శకు పెట్టి యిలా స్తుతించాడు.

కర్మావలంబకాః కేచిత్ - కేచిత్ జ్ఞానావలంబకాః৷ వయంతు హరిభకానాం - పాద రక్షావలంబకాః॥

కొందరు నిష్కామ కర్మలు నేను చేస్తున్నాను అని, మరికొందరు నేను అనెడి అహంకార బుద్ధి లేకుండా చక్కగా దైవార్పిత బుద్ధితో కర్మలను చేస్తూ, నిష్కామ ఉపాసనలతో మల విక్షేప దోషాలను తొలగించుకొని సాధన చతుష్టయ సంపత్తిని అలవర్చుకొని అధికారులవుతున్నారు. అట్లు అధికారులైనవారు సద్గురువులును ఆశ్రయించి (శవణ మనన నిదిధ్యాసలు చేసి జ్ఞానులై ముక్తిని పొందుచున్నారు. మరికొందరు ఏకాంతములో జ్ఞాన సాధనలు తీవ్రముగా చేసి ముక్తులగుచున్నారు.

కాని నాలాంటివారు (శ్రీయమునాచార్యులవారు తన్ను గురించి చెప్పుకొంటున్నారు) భాగవతోత్తముల పాదరక్షలను ఆశ్రయించి ముక్తిని పొందుతుంటారు. అని ఆనంద బాష్పాలతో శ్లోకాన్ని పఠించారు. ఇది చూచి ఆ దుర్మార్గులు అమాంతంగా ఆయన పాదాల మీద బడి క్షమాపణ గోరి సజ్జనులైపోయారు. ఆహా! చూచితిరా క్షమాగుణము యొక్క గొప్పతనము.

త్రీ వినోభాబావేగారు పంచ భూతాలు ఎలా ఓర్పు గలిగి ఉంటాయో అలాంటి ఓర్పును మీరును కల్గియుండాలని హెచ్చరించారు. చూడండి భూమిని మనము గడ్డపారతో త్రవ్వుతాము, నాగలితో దున్నుతాము, పారతో చెక్కుతాము, దానిపైన మలమూత్ర విసర్జన కూడా చేస్తున్నాము. ఇన్ని చేసినా భూమి చెలించుట లేదు. మనలను తిరస్కరించుట లేదు. అలాగే జలము పాత్రలు తోముటచేత, స్నానము చేత, ఇంటిని కడుగుట చేత, మాసిన గుడ్డలను ఉతుకుట చేత, యెన్నో విధాలుగా మనము ఆ జలమును మురికి చేస్తున్నాము. కాని ఆ జలం మనలను తిరస్కరించుట లేదు. అట్లే అగ్ని, వాయువు, ఆకాశం ఇవన్ని కూడ మనం స్వార్థం కొరకు చేసే పనులకు కించిత్తైనా చెలింపక ఓర్పుతో మనకు సహకరిస్తూనే యున్నవి. అట్లే మనం కూడా అట్టి క్షమను కల్గియుండాలి.

భగవద్దీత 10 అధ్యాయములో భగవంతుడు -

కీర్తిః త్రీర్వాక్స్ నారీణాం స్మృతిర్మేధా ధృతిఃక్షమా! మాతృదేవతలతో క్షమ విశేషంగా ఉంటుంది. అ క్షమ నేనేనని భగవంతుడు అన్నాడు. మాతృమూర్తులు గర్భం ధరించి శిశువును నవమాసాలు మోస్తున్నారు. పుట్టిన తరువాత ఆ శిశువులకు మలమూత్రాలు తొలగించడం దగ్గర నుంచి ఓర్పుతో యెన్నో సేవలు చేస్తున్నారు. వారు అంత ఓర్పుతో పోషించబట్టే మనమింతవారము అయ్యాము. మాతాజీలకు ఉన్న ఓర్పు చెప్పలేనంత. తండ్రి బిడ్డను యెత్తుకున్నాడనుకోండి. ఇంతలో వాడు మల విసర్జనో లేక మూత్ర విసర్జనో చేశాడనుకోండి. ఇక ఆయనగారు వెర్రి కేకలు వేసి నానా హంగామా చేయడం జరుగుతుంది. అప్పుడు ఆ తల్లియే వచ్చి శుభం చేయడం మనం చూస్తూనే వుంటాము. కాబట్టే వేదాలు, శాస్త్రాలు మాతృదేవోభవ, సమాతుః పరదైవతమ్, అని విశిష్టమైన స్థానాన్ని మాతృదేవికి యివ్వడం జరిగింది.

వసిష్ఠనకు విశ్వామిత్రునకు చిరకాల వైరం. రాజులు ఋషి అయితే రాజర్ని అంటారు. బ్రాహ్మణులు ఋషియైతే బ్రహ్మర్ని అంటారు. దేవతలు ఋషియైతే దేవర్ని అంటారు. విశ్వామిత్రుడు క్షత్రియుడు. అతడు ఋషి అయితే రాజర్ని అవ్వాలి. కాని తాను బ్రహ్మర్ని అవ్వాలని పౌరుషాన్ని పెంచుకొని తపస్సు తీవ్రంగా ఆచరించాడు.

విశ్వామిత్రేన మునినా దైవ ముత్స్మజ్య దూరతః । పౌరుషేణైవ సంప్రాప్తం బ్రాహ్మణ్యం రామ నాన్యథా ॥

బ్రహ్మదేవుని మెప్పించి రాజర్ని అనిపించుకోవలసింది పోయి బ్రహ్మర్ని అనిపించుకొనెను. కాని వసిష్ట మహర్ని బ్రహ్మర్ని అని తన్ను అనలేదనే ఆవేదనతో ఆవేశంతో వసిష్టలవారి నూర్గురు కుమారులను గూడ చంపివేసెను. అంతటితో కోపము చల్లారక వసిష్టుల వారిని చంపాలనుకొనెను. రాత్రి పెద్ద గుందురాయి పట్టుకొని పొదచాటున కూర్చుండియుండెను. శ్రీ వసిష్టులవారు, అరుంధతీదేవి ఉద్యానవనమందు వెన్నెలలో కూర్చుని యిష్టాగోష్ఠిగా వేదాంత విషయాలు ఈ క్రింది విధంగా ముచ్చటించుకొంటూ ఉన్నారు.

యోగవాసిష్టంలో "అత్రాహారార్థం కర్మకుర్యాదనింద్యం కుర్యాదాహారం ప్రాణ సంధారణార్థమ్ । ప్రాణాస్సంధార్యా స్తత్వజిజ్ఞాసనార్థం తత్వం జిజ్ఞాస్యం యేన భూయోనజన్మ ।

32 వేల శ్లోకాలతో కూడిన యోగవాసిష్ఠ గ్రంథంలో ముఖ్య శ్లోకమిది. దీని అర్థము. ప్రతివారు ఆహారార్థం కర్మ చెయ్యాలి. ఆ కర్మ వ్యాపారము కావచ్చు, ఉద్యోగము కావచ్చు, మరేపనైనా కూడా కావచ్చు.

కాని అది దోషరహితమైనదిగా ఉందాలి. అలా పనిచేస్తూ ధనాన్ని సంపాదిస్తూ ఆహారాన్ని స్వీకరించాలి. ఆ ఆహారము ప్రాణాలు నిలుపుకోవడానికి మాత్రమై ఉండాలి. ప్రాణాలు నిలుపుకోవడము ఎందుకు? తత్త్వజ్ఞానం సంపాదించే దాని కొఱకు. జ్ఞానం ఎందుకొరకు సంపాదించాలంటే, జన్మ రాహిత్యము కొరకు. జన్మ రాహిత్యము యెందుల కొరకు, దుఃఖము లేకుందుట కొరకు. ఈ దుఃఖాలు ఆధ్యాత్మిక, ఆధి భౌతిక, ఆధి దైవికము అని మూడు రకాలు. ఈ దుఃఖాలు నుండి తప్పించుకోవాలంటే జన్మరాహిత్యం కావాలి. అని ఈ విధంగా చర్చించుకునే సమయములో అరుంధతీ దేవి, పిండారబోసినట్లు స్వచ్ఛంగా వెలుగుచున్న వెన్నెలను చూచి ఈ వెన్నెల ఎంత స్వచ్చంగా ఉన్నదో చూడండి. ఎంతో ఆహ్లాదాన్ని కలిగిస్తుంది. అని ఈ విధంగా చెప్పుచుండగా వసిష్ఠలవారు ఔను ఔను నిజమే నీవు చెప్పినది. విశ్వామిత్రులవారి కీర్తి చంద్రికలవలె ఈ వెన్నెల ప్రకాశిస్తున్నది. అని చెప్పుటతోడనే డ్రక్తు నుండి విన్న విశ్వామిత్రుడు ఓహో! ఈ బ్రహ్మర్నికి నాయందు ఎంత సద్భావమున్నదో ఇప్పుడే తెలిసికొంటిని. అని మనసులో ఉప్పొంగిపోవుచు వసిష్ఠులవారి పాదములపై పడిపోయి బ్రహ్మర్జీ! నన్ను క్షమించు. మీ హృదయాన్ని తెలిసికోలేకపోతిని. అంటూ గట్టిగ పాదములను పట్టిన పట్టు వదలకపోయెను. విశ్వామిత్రా! లెమ్ము అని ఎన్ని పర్యాయములు చెప్పినను లేవకపోయెను. అప్పుడు బ్రహ్మర్న్ ! లెమ్ము అని అనిన తోదనే లేచి నమస్కరించి బ్రహ్మర్నీ! ఈ మాట ఇంతకుముందే అని ఉంటే నీ నూర్గుర కుమారులను చంపి ఉండేవాడను కాను కదా! అని చెప్పగా వసిష్ఠలవారు నేను తపస్సు చేశానని అహంకారం నీలో నిండుకొని యున్నది. అహంకారం ఉంటే భక్తుడే కాడు, జ్ఞుని కాడు, బ్రహ్మర్ని అసలే కాడు. కావున నిన్ను బ్రహ్మర్నీ అని సంబోధించలేకపోతిని. ఇప్పుడు నీలో అహంకారం పూర్తిగా నశించింది. కావుననే నిన్ను బ్రహ్మర్నీ! అని సంబోధించితిని. నూరుమంది పుత్రుల కంటే ఒక సత్యం గొప్పది అనెను. చూచితిరా తన నూర్గురు ఫుత్రులను విశ్వామిత్రుడు చంపినను ఓర్పుతో ఆయనను అనునయించెను.

ఒక సాధువుగారు పడవలో ప్రయాణం చేస్తున్నారు. తోటి ప్రయాణీకులు ఇతనిని సూటిపోటి మాటలతో బాధిస్తున్నారు. ఇతడు ఏ మాత్రం చలనం లేకుండా దైవభావనలో కూర్చుని యున్నాడు.

### అనన్యాళ్చింతయంతోమాం యేజనాః పర్యుపాసతే। తేషాం నిత్యాభియుక్తానాం యోగక్షేమం వహామ్యహమ్॥

అనన్య భక్తితో ఎవరు భగవంతుని ధ్యానించు చుందురో అట్టివారీ యోగక్షేమాలను భగవంతుదే చూదగలదని గీతావచనము.

డ్రయాణీకులు సాధువుగారి మంచితనాన్ని ఓర్పును అలుసుగా తీసుకొని పాటలు పాడుతూ అతని శిరస్సుపై పాదరక్షలతో తాళము వేయసాగిరి. ఇంత జరిగినా భక్తుడు చరించలేదు. దైవభావనతో కూర్చుని యున్నాడు. వారి దుశ్చర్యను సాధువుగారు సహించినా భగవంతుడు సహించలేకపోయాడు. భక్తునకు ప్రత్యక్షమై ఏమయ్యా! ఇంతటి సహనం పనికిరాదు. నీవు చెప్పావంటే పడవనే తలక్రిందులుగా చేసి వీరిని నీటిలో ముంచివేస్తానన్నాడు. ఆ భక్తుడు భగవంతుడా! నీవు సంకర్పించిన పడవనేగాదు ప్రపంచాన్నే తలక్రిందులు చేయగలవు. కాని వద్దు. వారి బుద్ధలను మాత్రం తలక్రిందులు చేసి సరియైన మార్గంలో ఉంచు అని అన్నాడు. ఆహా! చూచితిరా భక్తుని యొక్క క్షమాగుణము. మనం కూడా యిట్టి ఓర్పు గల్గియున్నప్పుడే భగవంతుని సాన్నిధ్యము ఆయన అనుగ్రహము పొందగలుగుతాము.



#### **ಓ೦ಕಾರಮು**

– దా၊၊ ఉమర్ అలీషా నవమ పీఠాధిపతి

శ్రీవిశ్వ విజ్ఞాన విద్య ఆధ్యాత్మిక పీఠము, పిఠాపురం.

'ఓం'కారము అతి పవిత్రమైన ధ్వని. భగవంతుని ప్రార్థన 'ఓం'కారముతో ప్రారంభమై 'ఓం' కారముతో పూర్తవుతుంది. మనం ప్రార్థన చేయునపుడు 'ఓం'కార శబ్దముతో ప్రారంభిస్తాము. ఆ స్థితిలో శరీరం మనస్సుతో, మనస్సు ఆత్మతో ఏకీకృతం అవుతుంది. ఆ రకమైన ఏకత్వ స్థితి 'ఓం'కార రూపమైన ధ్వనిగా పరిణామం చెందుతుంది. ప్రార్థనలో ఉండే మహాన్నతమైన శక్తి భగవంతుని మహోన్నతమైన లక్షణమును పొందే స్థితిని ప్రపాదిస్తుంది. ఆ లక్ష్మనిద్ధి చేత భగవంతుని ఆశీస్సులు మనపై ప్రసరింపబడతాయి.

ఓంకారము ప్రణవనాదమని, జీవరూపమని ఆధ్యాత్మిక వాజ్మయములో తెలియబడుచున్నది. ఈ ఓంకారము అకారము, ఉకారము, మకారము అను మూడు శబ్దముల కలయికచే ఏర్పడిన ధ్వని. అమూర్త్యాత్మకమైన బ్రహ్మ, విష్ణ, మహేశ్వరులను కలిగిన సృష్టి, స్థితి, లయములనే మూడు శక్తులకు మూలమని చెప్పబడుచున్నది. ఖురాన్ నందు ఆలీఫ్, లామ్, మీమ్ అను మూడు అక్షరముల విషయము కూడా ఇదే అర్థమును తెలియజేయుచున్నది. ఓం సాక్ష్యాత్తు పరబ్రహ్మస్వరూపమైన బీజాక్షరం (ఓ మిత్యే కాక్షరం బ్రహ్మం...) ఈశ్వర తేజోరూపమైన సద్దూపధ్వని. కావున ప్రతీ మానవుడు తన జన్మ సార్థకతకు 'ఓం'కారము గురించి తెలుసుకొనుట అత్యంత ఆవశ్యకము.

ఓంకారము - పరిణామక్రమము

"ఆదిని గల్గదొక్క యణువైనను తేజముదక్క దానిలో నాదము పుట్టి యాకళను నాకము జీవులు భూతకోటియై కాదన కీయజాందము ప్రకాశమొనర్చెను రెండుగాకయే కోదధి వీచికాకృతి సమున్నతి నీగతి నిన్నెఱుంగగన్". బ్రహ్మర్షి దాం ఉమర్ ఆరీషా (షష్టమ పీఠాధిపతి)

- \* విరాడ్రూపమైన మహాతేజస్సు 'ఓం'కార ధ్వని సమ్మళితమైయున్నది.
- \* ఆ విరాడ్రూపము నుండి 'ఓం'కార ధ్వని జీవరూపంలో ధ్వనించుట వలన కలిగిన కదలిక వలన శక్తి, పదార్థ మిశ్రితమైన దైవకణము/ఈశ్వరాణువు మానవాకారమైన అణువుగా విడివడినది.
- \* అలా విడిపోయిన అణువులో 'ఓం'కారం ప్రవేశించి (తత్ సృష్ట్వాతదేవాను ప్రావిసతు)ఓంకార రూపమైన అణువు సృష్టిగా వ్యాపించినది.
- \* సృష్టిగా మారిన అణువు పంచభూతాత్మక శక్తులతో పంచభూతాత్మక పదార్థములుగా మారిపోయినది.
- \* ఈ పంచభూతాత్మక పదార్థముల నుండి జీవరాసులు ఏర్పడినవి.
- \* అలా ఏర్పడిన 84 లక్షల జీవరాసులలో ఆ ధ్వని (ఓం) ధ్వనించి వాటి అంత్యపరిణామము మానవరూపముగా మారి, మానవరూపములో "నేను" అనే ధ్వనిలో వ్యక్తమగుచున్నది.
- \* అలా ఏర్పడిన మానవ రూపములో విరాద్రూపమైన తేజస్సు జీవచైతన్యమైన ఆత్మగా తెలియబడుట చేత 'ఓం'కారమే జీవముగ తెలియబడుచున్నది.

\* ఆ ఓంకారమే యావత్ సృష్టిని నిండియున్న భగవత్ స్వరూపముగా తెలియబడుచున్నది.

\* ఆ భగవత్ స్వరూపము యొక్క శక్తి మనలో 'అహం బ్రహ్మాస్మి' (నేను బ్రహ్మ స్వరూపిని అయితిని)గా తత్త్వ మార్గములో నిరూపణ కాబడుచున్నది.

దీనినే తత్త్వవేత్తలు 'ఓం'కారమే జీవమనుచు నమ్మి ఆకారమును వీక్షించిన" నాడు నీవు ఈశ్వరత్వము తెలుసుకొనగలవని నుడివినారు.

ఓంకారమే జీవమనుచు నమ్మి నాకారమునను వీక్షించు ఏకమౌను నీలో అకారమును బొంది ఆకంటి నడుమ నీ వఖిలమై నిలిచెదవు ॥ఓం॥ 1

ఓంకారమునకు నాదామునకు భేద మున్నా దేమిటో తెలియ వలయు ఓంకార మిహమగును నాదము నీవగును శంకలెంచక తనుతా సాధించి జూచితే ॥ఓం॥ 2

తొలిజన్మ పదము లన్నిటిని తలచి తలచి నే జాలి నొందితిని ఇలకొన్ని జన్మములు ఈ జన్మమున జరిపి తెలివిలోపల తెలివై తేజము కనుగొంటిని ॥ఓం॥ 3

ఆది యనాది మర్మంబు తెలివి సాధించి గనుట ధర్మంబు బిందుబీజము నందు నీవై నిలిచి నాద మందు లగ్నంబై యా నందము నొందెదవు ॥ఓం॥ 4

నేనైనను జూచు చుంటిని ఆఖై లలిగురు నచట గంటిని జ్ఞాన సమాధి మొహియదీన్ భాష్యా సం ధాన ధ్యాన మిదియె తర్మించి చూచితె ॥ఓం॥ 5

> బ్రహ్మర్ని శ్రీమొహియద్దీన్ బాద్నా (పంచమ పీఠాధిపతి)

యోగ రూపములో జీవరూపము సగుణ బ్రహ్మయని, దానిని సాధించిన సృష్టియంతయు స్వస్వరూపమయిన జీవముగ నమ్మి సాధించిన ఈ సృష్టి జీవ సమ్మిళితమైన 'ఓం'కారముగ నున్నదని తెలుసుకొనిన ఇది సాక్షిరూపముగ మారి అవ్యయమై నిర్గుణమైన విధానములో సర్వసాక్షిగ మారి ధ్వనించినప్పుడు ఈ 'ఓం'కార నాదమే ప్రణవనాదము (సోహం). ఈ ప్రణవనాద సంభూతమైన ధ్వనే ్హ్లో ఓం = సోహం.

ఈ ప్రణవనాద సంభూతమైన ధ్వని 'ఓం'కార రూపంలో జీవరూపముగా తెగిన అణువు మానవాకారముగ సున్నదని నిశ్చయముగాన 'ఓం'కారము జీవము యొక్క స్వరూపమని నిశ్చయించి అది నేనుగా ఉన్నానను విషయానికి వచ్చి, ఈ స్థితికి వచ్చిన స్థితిలో 84 లక్షల జీవాలలో ముక్తి పొందుటకు ఆకారమయిన మానవరూపము వరకు వచ్చి మానవరూపము పొందిన క్షణమందే ఆశాబద్ధమైన రెండు భావములుగ విడిపోయినది – అది

- 1. ప్రాపంచిక స్థిరమైన వస్తురూపములందు ఆశగ బ్రాంతి జన్యమైన జడజన్మల వైపు మరరించు ధ్వనిని ఆకారము చేసుకొనిన "నేను" జడజన్మలు పొందుచున్నది.
- 2. పై దానిని విస్మరించి ఈశ్వర సంభూతమైన విరాడ్రూపము "నేను"గా గ్రహించిన ఆశ సగుణ రూపంలో ట్రకృతి వైశేశికమైన ఈ సృష్టిని తనలో లీనం చేసుకొని అవ్యయమై నిర్గుణోపాసన రూపంలో విరాడ్రూపమైన రసస్వరూపంలో లీనమగుచున్నది. (ముక్తిని పొందుచున్నది).

సీ॥ గృహమందున్ననే గుహలందు దాగిన జ్ఞానంబు ఫలమును గాంచవలయు విజ్ఞాన మీశ్వర జిజ్ఞాస వ్యవసాయ మట్లు ఫలపుదమై తనర్పు జీవజదత్వ విచ్ఛిన్నంబు నందవలయు పగలు రేయను కాండపటముల మాటున మఱుగైన శక్తిని యెఱుంగవలయు బిందు నాదంబు కళయందు బెట్టవలయు ప్రకృతి జీకటియను తెరబాయవలయు నీవు నీవైన చోటులో నిలువవలయు

బ్రహ్మర్ని దా।। ఉమర్ అలీషా (షష్ఠమ పీఠాధిపతి)

ఈశ్వర తేజోరూపమైన ఈ సద్రూప ధ్వనిని (ఓంకారము) నీ అంతరమందు నీవు సాధనారూపంలో, సద్దురు ఆలంబనతో గ్రహించి, చూచి, వినగలవు.

క్షాళనమైన తేజస్సు నుండి 'ఓం'కార రూపమైన ఈశ్వరాణువు తెగి, నృష్టిగా మారి జగద్రూపమై, శూన్యంలో కలిసి, మానవాకారమైన విశ్వరూముగా మారి, మానవజన్మగా వచ్చి, మానవాకారంలో 'నేను'గా ధ్వనించుచున్నది. ఈ నేను తిరిగి సద్గురుని ఆశీస్సులతో జగద్రూపముగా మారి (స్వయంభూ తేజస్సు) క్షాళనమైన "నేను" అనే సద్గురు స్వరూపముగా మారి సాయుజ్యము పొందుచున్నది. తురీయాతీతమైన ఈ తేజస్సునే వేదఋషులు అణువుగా దర్శించి "నీవారశూక వర్తన్వీ పీతాభా స్వత్యణూపమా" అన్నారు.

దీనినే జీసస్ మంటలాగ చూశారు. మహమ్మదు ప్రవక్త మేరాజ్లలో చూశారు. శ్రీకృష్ణని విరాడూపమూ ఇదే ఇదే పరంజ్యోతి, ఆపోజ్యోతి, ఇదే ఈశ్వర సాక్షాత్కారము.

LO LO LO





### <u>ప్ర</u>ణవము

- బ్రహ్మాత్రీ చాగంటి కోటేశ్వరరావు, కాకినాడ.

ఆత్మ యొక్క సంకల్ప విశేషణం చేత ఒక ఆశ్రమం కాని, ఒక వ్యవస్థ కాని కాల పరీక్షకు తట్టుకొని ఈ భూమ్మీద మహాత్ములు ఎటువంటి సంకల్పం చేశారో అటువంటి సంకల్పాన్ని వ్యాప్తి చేయడం కోసం ఆ సందేశాన్ని అందించడం కోసం అలా నిలబడగలుగుతుంది.

అలా వంద సంవత్సరాలు పై చిలుకు కాలగతిలో నిలబడి పూన్చుకొని ఈ శాంతి ఆశ్రమం ఇంతమందికి దివ్య సందేశాన్ని అందించగలుగుతోంది. [పేమైక జీవనాన్ని అందించగలుగుతోంది. ఇంతమంది మహానుభావులు ఆ ఓంకారస్వామివారు అందించినటువంటి పరమ ప్రయోజనాత్మకమైనటు వంటి సందేశం ఏది ఉందో, దాన్ని అందుకొని ఆ మార్గాన్ని అవలంబించగలుగుతున్నారు అంటే, వారి యొక్క తపస్సు, వారి యొక్క సత్సంకల్పం. నూరు సంవత్సరాలు దాటినటువంటి సందర్భాన్ని పురస్కరించుకొని చేస్తున్నటువంటి ఉత్సవాలలో ఈ సంవత్సరం ఈ ప్రసంగం ద్వారా నేను కూడా పాల్గొనగలగడం నాకు అత్యంత ముదావహమైనటువంటి విశేషం.

డ్రణవం లోపల్నుంచి వస్తుంటుంది. అది పర్యబహ్మము ఎక్కడ వుంటాడో అక్కట్నుంచి శబ్దం ఒకటి ఉత్పన్నమవుతుంది. "ఆయన ఒకటి", "నాదమొకటి", "డ్రణవమొకటి" కాదు సుమా! 'డ్రణవోపాసన' చేయుట అంటే, ఉపాసన అన్న మాటకి అర్థం ఏమిటంటే, దగ్గరగా కూర్చోవటం. ఆయన ఉపాసకుడండీ అంటారు. 'ఆసన' అంటే కూర్చోవడం. 'ఉపాసన' అంటే దగ్గరగా కూర్చోవటం. అంటే, పక్కన కూర్చోవటం కాదు. "దగ్గరగా ఆలోచన చేస్తూ ఉండటం, డ్రణవోపాసనము అంటే 'ఓం కారమును" గూర్చి బహు భంగిమల ఆలోచించుట. అది అదే పనిగా అంటే 'ఓంకారమును' గూర్చి బహుభంగిమల ఆలోచించుట. అది అదే పనిగ ఎవరు ఆలోచిస్తారో, అలా ఆలోచించినవాడు యోగియై అదే లోకమునందు కనబడుతుంది.

"యోగరతోవా భోగరతోవా, సంగరతోవా సంగవిహీనః, యస్య బ్రహ్మణి రమతే చిత్తం, నందతి నందతి నందత్యేవ". (భజగోవింద స్తోత్రం)

అంతటా "ద్రుణవమే", ప్రపంచమంతట ద్రుణవాకారం అయిపోతుంది. చివరకు తానేమైపోతాడు. ద్రుణవమే అయిపోతాడు. అందుకే ఆయన పేరేమిటో ఎవ్వరికీ తెలీదు. నేను వస్తూ అడిగా, ఆయన ఋషీకేష్లో అక్కడ గట్టిగా ద్రుణవం చెహ్హాండేవారట, ఎప్పుడూ ద్రుణవమే, నేను విన్నది ఒకసారి వైద్యశాలలో వుండి కూడా ద్రుణవమే, ఎప్పుడూ ద్రుణవం, ద్రుణవం, ద్రుణవం పకలడమే. అంతట కోకిల పలికినా ఏది పలికినా ఆయనకు ద్రుణవమే వినపడేది. ద్రుణవంగా జగత్తుని చూసేవారు. అలా చూడడం వల్ల ఏమైపోయిందంటే యదార్థంగా ఆయన పేరు ఏం పెట్టారో తెలీదు. సన్యాసాడ్రమం తీసుకుంటే తల్లిదండ్రులు పెట్టిన పేరు పోయి దీక్షానామం వస్తుంది. దీక్షానామమేమిటో తెలీదు. ఆయన పేరేమయ్యిందంటే "ఓంకార స్వామి" గారైయింది. ఆ స్థాయికి వెళ్ళారు కాబట్టే ఆయన పెట్టిన ఆడ్రమంలో ఆ శక్తి నిలబడింది. కాబట్టే శత సంవత్సరములు దాటిపోయినా ఆడ్రమం అలాగే చెక్కు చెదరకుండా ఉండి, భక్తులందరికీ అనుగ్రహ సందేశాలను అందిస్తూనే ఉంది. అంతటి పరమ పవిత్రమైనటువంటి

స్థితిని మహానుభావులు పొందారంటే, నాదముగా, శబ్దముగా, ఊపిరిగా, ర్రుణవముగా, పర్మబహ్మముగా ఆయన లయమైపోయి, అంతలూ నిండి నిబిడీకృతమైపోయారు. అప్పుడు ఇంకా ఏదో పరిమితి అన్నమాట ఉండదు. గది గోడని పగులకొట్టేస్తే, అంతా ఏకమైపోయినట్లుగా, ఆయన శరీరము పతనమైపోయిన తరువాత యోగి అంతటా నిండిపోతాడు. అందుకే శరీర పతనమైపోయేపరకు "బ్రహ్మము"ను దర్శించినప్పటికీ, శరీరముతో వుంటే, "జీవన్ముక్తుడు" అంటారు. శరీరములో ఉండి మోక్షమును పొందాడు అంటారు. అనంతమైనటువంటి ఆకాశంలా వ్యాప్తి చెందాడు. దీన్నే 'మోక్షము"ను పొందాడు అంటారు. ఇటువంటి మహానుభావుడు కాకినాడ పట్టణమునకు దగ్గరలో అంత గొప్ప ఆశ్రమమునకు నిర్మాణం చేయడం, వారి పేరు మీద సభలు జరగడం, ఆ సభలలో పాల్గొని నేను దాన్ని గురించి మాట్లాడడం, ఆయన అనుగ్రహం తప్ప వేరొకటి కాదు. కాబట్టి ఆ'ట్రణవ' మనేటటువంటి దాని ఉపాసన చేయగా చేయగా తెలుస్తుంది తప్ప, నిజానికి దాని గురించి వివరణ చేయడం ఒకరోజులో చేసేది కాదు. రెండు రోజుల్లో చేసేది కాదు. చాలా గంభీరమైనటువంటి విశేషం కానీ సృశించమన్నారు. కాబట్టి పెద్దలు అటువంటి ఆశ్రమానికి వచ్చి కాదనడం ఎందుకని దాన్ని గురించి సృశించమన్నారు. కాబట్టి పెద్దలు అటువంటి ఆశ్రమానికి వచ్చి కాదనడం ఎందుకని దాన్ని గురించి సృశించాను. అందుకే గీతాచార్యుడు ఒక మాటంటాడు. ఎక్కడో ఎవరో ఆ ఒక్క అక్షరమైనటువంటి "ఓంకారము"ను ఉపాసన చేసినవాడు పునరావృత్తి లేని స్థితికి వెళ్ళిపోతున్నాదు అని తీర్పు చెప్పాడు గీతలో.

(శ్రీ శాంతి ఆశ్రమ శతాబ్ధి ఉత్సవాల సందర్భంగా తేది 30.11.2016న కాకినాడ శాఖలో ఇచ్చిన సందేశం నుండి ఒక చిన్నభాగం ప్రచురిస్తున్నాం.)

#### 

- \* తమ హృదయములను ప్రేమతో భ్రార్జముగా నింపి, భక్తితో నిరంతర నామస్డరణతో, బాళ్ళా జగత్తును మరచి, తమ అంతరాంతములో నున్న అఖండ సచ్చిదానంద సాగరములో ప్రవేశించగలిగినచో బివ్మజ్మోతి దర్శనము లభించి పలిపూర్జత్వము నొందగలరు.
- \* కేవలము పెదవ్యలు కబెపి ప్రార్థన పబెంచినంత మాత్రాన భగవంతుని సన్నిభి పొందుట అసాధ్యం. మనస్సు కబెగి ఆత్మలో బీనమైనపుడే ఆ బవ్యజ్యోతిని దర్శింపగలము.
- \* మానవులందరూ ఒకే విధమైన సృష్టియైనను, వాల వాల సాధనా తీవ్రతను బట్టి ఆత్మవిదులుగా వుండి బ్రహ్మ సాక్షాత్కార భాగ్యము పొందుదురు.

# తమ సర్వస్వమును విశ్వశాంతి కొరకు సమర్పించిన త్రీ ఓంకారస్వామీజీ

- **శ్రీ విజ్ఞానానందగిరి మాతాజీ**, వంగలపూడి

పరమ పూజ్య శ్రీ ఓంకార గురుదేవుల పాద పద్మములకు హృదయపూర్వక శిరసావందనములర్ఫిస్తూ పూజ్యశ్రీ శ్రీశ్రీ జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీవారికి శిరసా నమస్కరిస్తూ పరమ పూజ్య ఓంకారస్వామివారు 1917వ సంవత్సరములో విశ్వశాంతి కొరకు వారు స్థాపించిన శాంతి ఆశ్రమము. 2017వ సంవత్సవరములో శతవత్సర మహోత్సవములతో స్వామీజీ ధ్యేయమైన విశ్వశాంతి లక్ష్యాన్ని చేరుకున్నట్లు సంతోషిస్తున్నాను. ఈ శత జయంతి ఉత్సవములు ఆశ్రమమునకో, గ్రామమునకో, మండలమునకో, జిల్లాకో, దేశమునకో కాక యావత్ ప్రపంచ మానవులు, మానవేతర ప్రాణికోట్లకు సంబంధించిన మహాభాగ్యముగా తలుస్తున్నాను.

భారతదేశము నందలి అన్ని రాష్ట్రములలో గల ఆశ్రమములు, పీఠములు, మఠములు, దేవాలయములు మొదలగు అన్ని ఆధ్యాత్మిక కేంద్రముల నుండి చిన్న పెద్ద తారతమ్యము లేకుండా అందర్ని ఆహ్వానించి ఆదరించి వారిచే ప్రపచనములగావించిన విధానములు. శ్రీ ఓంకారస్వాములు వారే అందరి యందు అన్నిటి యందు దర్శిస్తున్నట్లున్నది. పరమపూజ్య జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీవారు శ్వేతవస్ర్షధారులై మౌనముద్రలో వుంటారు. ఆయమ్మను దర్శించినవారికి శాంతి దూతగా శాంతి ప్రదాతగా అనుభూతమౌతుంది.

"యేనజాకేన జాతి సమున్నతింయాతి" – ఎవని పుట్టుక చేత లోకం ఉద్ధరింపబడుతుందో సజాతః – వాడు నిజంగా పుట్టినవాడు. అట్టివారిని లోకం గౌరవిస్తుంది. పూజిస్తుంది. ఆరాధిస్తుంది. నిరంతరం స్మరిస్తుంది. వారి జయంతి ఉత్సవములను శతాబ్ధి ఉత్సవములను వారి ఆరాధనలను జరుపుకొంటుంది. ఇట్టి కోవకు చెందినవారు శ్రీ ఓంకార స్వాములవారు. మన స్వాములవారి జన్మచేత లోకం ఆధ్యాత్మికంగా చైతన్యవంతమై ఆనందిస్తుంది. ప్రస్తుతం వారు మన ముందు లేకపోయినా వారి స్మృతులు చైతన్యవంతములై ఉత్తేజపరస్తున్నవి. కాబట్టి వారి ఈనాడు భక్తులు శిష్యులు పెద్దఎత్తున వారి శతాబ్ధి మహోత్సవాలను జరుపుతున్నారు. ప్రతి సంవత్సరము వారి జయంతులను, ఆరాధనలను విశేష కార్యక్రమములను నడుపుచున్నారు.

త్రీ శాంతి ఆశ్రమ శతాబ్ధి మహోత్సవాలు త్రీ పరమేశ్వరుని దివ్యానుగ్రహము చేతను, లోకపావన తత్పరులగు మహర్నుల చేతను. శ్రీ సద్గురు దేవుల కృపాకటాక్ష వీక్షణముల చేతను దివ్యాంగాభవ్యంగా జరిగి లోక కళ్యాణమునకు కారకములగును గాక!

#### 526726726726726726

ప్రార్థన ప్రాముఖ్యత అబ్బతీయుమైనది. మానవుడు దైవముతో గావించు సంభాషణకు కావలస్థిన పరిభాషయే ప్రార్థన.

## **శ్రీ శాంతి ఆశ్రమము భూలీశక కల్పతరువు**

- **శ్రీ నిర్విశేషానందగిరి మాతాజీ** , వంగలపూడి

పరమ పవిత్రమైన ఈ భారతావనిలో ఎందరో ముక్త పురుషులు జన్మించియున్నారు. అటువంటి మహాత్ములలో ఒక సత్ప్రరుషుడు శ్రీ ఓంకార స్వామీజీ.

డ్రతి జీవిలోను పరమాత్మ స్వరూపమును దర్శించుచు, తనలోని (పేమను విశ్వపేమగా మార్చి సర్వస్పష్టిని తన స్వరూపముగా భావించి, తాను తరించి ఇతరులను తరింపజేసిన మహా యోగీశ్వరులు పూజ్యత్రీ ఓంకార స్వామీజీ. భక్తులకు, సాధకులకు, సజ్జనులకు, జిజ్జాసులకు, సర్వులకు శాంతి లభించవలెనని భక్తి వైరాగ్యములను బోధించి, దైవ సాక్షాత్మారమును పొందింపచేయవలెనని శ్రీ స్వామీజీ వారి సంకల్పము. వారి సంకల్పమునకు అనుగుణముగా ఒక ఆశ్రమమును నిర్మాణము చేయవలెనని వారి అశయము. ఏదైనా లోక కళ్యాణము చేయవలెననినా తపస్సు చేసి దైవానుగ్రహమును పొందాలి. తపస్సు చేతనే మానపులు పునీతులు కాగలరు. శ్రీ స్వామీజీ తోటపల్లి కొండలలో అతి కఠినమైన దీక్షతో కీకారణ్యములో అనేక సంవత్సరాలు. "నభాతో నభవిష్యతి" అనునట్లుగా తపస్సు చేసి దైవానుగ్రహమును పొందిరి. వారు పొందిన శాంతి, ఆనందములను సర్వులకు (పసాదింపచేయు నిమిత్తము శ్రీ శాంతి ఆశ్రమము స్థాపించిరి. శ్రీ శాంతి ఆశ్రమము భూతల స్వర్గము. దేవలోకములో ఉన్న కల్పవృక్షము కోరిన కోర్మెలు మాత్రము తీరుస్తుంది. ఇక్కడ ఈ శాంతి ఆశ్రమము శాంత సౌఖ్యములతో పాటు జ్ఞానామృతమును కూడా (పసాదిస్తుంది. [ప్రతి వృక్షచ్చాయలో (ప్రశాంతముగా కూర్చొని ధ్యానము చేసుకోవడానికి అనుకూలముగా ఉన్న రాతి దిన్నెలు చూస్తుంటే శ్రీ స్వామీజీ ధ్యానమునకు ఎంత (పాముఖ్యము ఇచ్చేవారో అర్గమౌతుంది.

డ్రతి సంవత్సరము శ్రీ స్వామివారి జన్మదినమును మహాపర్వదినముగా భావించి వేలాదిమంది భక్తులు ఆడ్రమమునకు వచ్చి శ్రీ స్వామివారిని దర్శించుకొని వారి జన్మదిన సందేశమును డ్రవణము చేసి, ఆ జ్ఞానో పదేశములను హృదయములలోని నింపుకొని, శ్రీ స్వామివారి తపఃఫలితముగా వారి వాక్కు ద్వారా వెలువడిన లోకశాంతి ప్రార్థనను పదే పదే స్మరించుకొనుచు, తమ జీవితములను ధన్యము చేసుకొన్న మహాభక్తులు ఎందరెందరో ఉన్నారు. "సాధూనాం దర్శనం పుణ్యం" అన్నట్లుగా జ్ఞానచిహ్నముగా, సంపూర్ణ వైరాగ్యముతో ధరించిన కాషాయాంబరముతో, వారి అపూర్వ త్యాగ ఫలితముగా లభించిన చేతికఱ్ఱ నూతగా గైకొని, సృష్టిలో ఉన్న ప్రతి ప్రాణిని (పేమగా చిరునప్పుతో పలకరిస్తూ సర్వులకు శాంతిని ప్రసాదిస్తున్న ఆ దివ్య మంగళమూర్తిని దర్శించుటే భక్తులకు ఎన్నో జన్మల పుణ్యఫలము.

సాధు మహాత్ములు ఫలవృక్షములవంటివారు. తాము ఆశించకుండా సర్వులకు ఫలముల నొసంగు మహావృక్షముల వలె, సాధు సజ్జనులు, మానావ మానములు నిందాస్తుతులను సమానముగా భావించి లోకమునకు సేవలందిస్తారు. వ్యక్తి శాంతియే లోకశాంతి, పక్షులు ప్రార్థిస్తున్నవి. సముద్రము ప్రార్థిస్తుంది. పంచభూతములు ప్రార్థిస్తున్నవి ఓ మానవుడా! నీవేల ప్రార్థించవు? అని తమ దివ్యబోధలచే సర్వుల మనస్సులను దైవము వైపు మరలింపజేయుచు ప్రతిశ్వాసలోను పరమాత్మను ప్రార్థిస్తూ లోకశాంతిని

కోరుతున్న ఋషీశ్వరులు స్వామీజీ. అనేక సంవత్సరములు అవిరామముగా కృషి చేసి, భూతల స్వర్గధామముగా తీర్చిదిద్దిన శ్రీ శాంతి ఆశ్రమములో మానవాళికి లభించేది శాంతి స్వరూపము మరియు ఓంకారనాదము. ఇవియే మోక్షమునకు ద్వారములు.

పరమపూజ్యత్రీ ఓంకార స్వామివారు జీవన్ముక్త స్వరూపులు. తమ జ్ఞానమును, శాంతిని, తమ ఓంకార స్వరూపమును ఆశ్రమమంతా వెదజల్లి పరమాత్మలో విలీనమైనారు. వారి సేవకై ఈ లోకమునకు వచ్చిన త్రీ శాంతిమాత వారి సేవ పూర్తి కాగానే వారి పాదపద్మముల దివ్య సన్నిధికి చేరుకొన్నారు. "గురుసేవ యాప్రాప్పుసిసర్వం" అను వాక్యమే ఆ తల్లి జీవితము.

పూజ్యత్రీ జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీ స్వామీజీవారి అదుగుజాదల ననుసరిస్తూ అతి విశాలమైన ఆశ్రమ బాధ్యతలను సక్రమముగా జరిపిస్తూ భక్తులందరికి ఆనందోహత్సాహములను కలిగిస్తూ, జ్ఞానముతో పాటు శారీరకముగా ప్రాప్తించిన వార్ధకృమును దివ్యవరముగా భావిస్తూ తన త్యాగమయ జీవితమును పునీతము చేసుకొంటూ శాంతిగా జీవితమును గడుపుచున్నారు. నిత్యము పూజా, పారాయణలు, సత్సంగములు, లోకశాంతి ప్రార్థనలతో ఆశ్రమమంతా కళకళలాడుచు భక్తులకు శాంతి ఆనందములు ప్రసాదిస్తుంది.

పూజ్యత్రీ మాతా వినమ్రూనంద సరస్వతీవారు తన సహజస్వభావమైన విద్యావినయ వివేకములతో, సర్వులను (పేమతో పలుకరిస్తూ మాతాజీవారి యందున్న భక్తి గౌరవములతో ఉత్తరాధికారిణిగా తమ బాధ్యతలు సక్రమముగా నెరవేరుస్తూ, మాతాజీవారి సంకల్పములను చక్కగా రూపొందిస్తూ మరికొందరు జిజ్జాసులకు శిక్షణ ఇస్తున్నారు.

మేము కూడ కొంతకాలము శ్రీ శాంతి ఆశ్రమములో పవిత్ర జీవితము గడుపుట పుణ్య విశేషము. అదియే మాకు శ్రీ శాంతి ఆశ్రమముతో శ్రీ మాతాజీలతో ఉన్న అనుబంధము. పూజ్యశ్రీ ఓంకార స్వామీజీ వారి దివ్యానుగ్రహముతో ఆశ్రమ శతాబ్ధి ఉత్సవాలు జయ్మపదముగా జరుగవలెనని హృదయ పూర్వకముగా కోరుకుంటున్నాము.

అక్షర రూపమైన ఈ చిన్ని పుష్పమును కల్పతరువైన శ్రీ శాంతి ఆశ్రమమునకు సమర్పించుకొంటూ ఈ అవకాశమును మాకు కల్పించిన పూజ్యమాతలకు కృతజ్ఞతలు తెలుపుకొంటు పూజ్యశ్రీ ఓంకార యతీంద్రుల దివ్యానుగ్రహము మాపై కలుగవలెనని సదా ఆశిస్తూ, దైవస్మరణతో ఈ వ్యాసము పూర్తి చేస్తున్నాము.

#### హరిః ఓమ్ ఈశాలయాలయాల

జీవన యాత్ర విజయవంతము, ఆనంద దాయకము కావలెనన్న ఆత్మ విశ్వాసము, ధైర్యము ముఖ్య సాధనములుగా చేసుకొనవలెను.

## 

- స్వామిని సేవానంద చిన్మయ మిషన్, తెనాలి

శాంతా(శమమే శాంతి నిలయం. ఓంకారస్వామి వారి దివ్య తపఃశక్తి తరంగాలు ఆ(శమానికి వచ్చిన వాళ్ళందరికి శాంతి కిరణాలుగా అందరి మనసులలో (పసరిస్తూ వుంటాయి.

శాంత్యాశ్రమం ఒక కల్పవృక్షం. ఎలాంటివారికైనా ఆశ్రయమిచ్చే దివ్యలోకమే శాంతి ఆశ్రమం. వశిష్ఠ మహర్షి లోక కళ్యాణార్ధం కృషి చేసినట్లే. ఓంకారస్వామివారు అపర వశిష్ఠలుగా లోక శాంతికై అవతరించినవారు. వారి తపశ్శక్తితో, పాదస్పర్శతో పునీతమైనది శాంతి ఆశ్రమం. మన భారతదేశంలో వున్న క్షేత్రాలకు గాని, నదులకు గాని, మహిమను పవిత్రను తెచ్చినది ఋషులే కదా! ఆ పవిత్ర తరంగాలు వేల సంవత్సరాలు గడిచినా మనకి అందుతూనే వుంటాయి. అలాగే శాంతి ఆశ్రమంలో స్వామివారి తపఃశక్తి తరంగాలు ఆశ్రమమంతా వ్యాపించి ఉండటం వల్ల మనం ఆశ్రమంలోకి రాగానే శాంతి తృప్పి, ఆనందం కలుగుతాయి.

జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీవారు గురువుగారి అడుగుజాడలలో నడుస్తూ అందరికి ఆదర్శమై, హృదయం నిండిన (పేమతో వచ్చిన వాళ్ళందరికీ పంచి ఇస్తుంటారు. కాని తరగదు. సముద్రంలో నీళ్ళు ఎన్ని తోడిన తరగనట్లు మాతాజీ హృదయం (పేమ సముద్రం. అది తరగని (పేమ. నిష్కల్మషమైన (పేమ. గోపికలు పొందిన మధుర (పేమ. దానికి భగవత్ చింతనాసక్తులై (వశవర్తులై) అందరూ ఆ దివ్యత్వాన్ని పొంది, ఆత్మానందంలో ఓలలాడాలన్నదే ఆ (పేమ పరమార్థం. ఈ చిరు అక్షర పుష్పాన్ని సద్గరు పాదపద్మములకు అర్పిస్తూ...

#### 

- \* కాలవునెడి సర్వము మృత్యువనెడి నోరు తెరచి స్వార్థపరులను, సోవురులను బ్రుంగివేయుటకు వేచియున్నబి.
  - \* మాటలు పోరాటమునకు దాలి తీయును. ధ్యావము ఆత్మ సాక్షాత్కారమును పాంబించును.

# అద్వితీయ ఆరామము

- స్వామిని (శుతానంద చిన్మయ మిషన్.

శ్రీ శాంతి ఆడ్రమము శతాబ్ధి వేడుకల సందర్భముగ ఆడ్రమ వాతావరణములో నూతన ఉత్సాహము వెల్లివిరిస్తున్నది. ఆశ్రమము ఎందరో సాధకులకు, నేటి మహాత్ములకు ఆశ్రమము అండగా నిలిచియున్నది. ఆశ్రమము పేరు తలవగానే హృదయములో ఎంతో శాంతి మరియు పరమపూజ్య జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీ వారి చిరుమందహాస వదనము (పేమ భరితమైన వారి దృష్టి మదిలో మెదలును. త్రీ శాంతి ఆశ్రమ ప్రార్థన 1992 సంగరంగ చిన్మయారణ్యములోని గ్రంథాలయములో బ్రహ్మచారి శిక్షణలో పూజ్య శారదమాతాజీ వారి దగ్గర ఉన్నప్పుడు మొదటిసారిగా చూసాను. మనసులో తెలియని ఆనందము, ఉపనిషత్తులసారము ఇదే కదా అని భావించాను. అప్పుడే బ్రహ్మచారిగా యశోదగారు కూడ శిక్షనకై చిన్మయారణ్యమునకు పూజ్య జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీ మరియు పరమపూజ్య చిదానంద మహారాజ్ వారి ఆశీస్సులతో రావడము జరిగినది. **పరమపూజ్య శారదాబ్రియానంద అమ్మగారు తరచుగా "ఓంకార** స్వామివారి గురించి సత్సంగములో చెప్పడము ఈ చిన్మయ అరణ్యము వారి దివ్య[పేరణ వలన సద్గురు చిన్నయానంద మహారాజ్ వారి అనుగ్రహముతో ప్రారంభింపబడినది" అనేవారు. ఒకసారి శిక్షణలో ఉండగానే పూజ్య జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీ చిన్మయారణ్యమునకు విచ్చేసినారు. మాతాజీవారు పూజ్య అమ్మను మా అందరిని ఉద్దేశించి సత్సంగములో మాట్లాడమన్నారు. అమ్మ మొదట నిరాకరించినారు. తరువాత శారదా బ్రియానంద మాతాజీ (మా గురువుగారు) మాటను మీరలేక మూడుసార్లు ఓంకారముతో మొదలయిన వారి (ప్రవచనము దాదాపు అరగంట సేపు అందరి హృదయాలపై చెదరని శాంతి ముద్రవలె వ్యాపించినది.

పూజ్య శారద ప్రియానంద మాతాజీవారు 1997 సంగన శ్రీ శాంతి ఆశ్రమములో 'బ్రహ్మ సదస్సు' ఆశ్రమములో శిక్షణ పొందిన ఆచార్యులకై నిర్వహించినారు. అప్పుడు మొదటిసారిగా శాంతి ఆశ్రమమునకు రావడము జరిగినది. ఎంతచూచిన తనవి తీరదు. ప్రతిచోట సూక్తులు మనస్సును కట్టి పడవేస్తాయి. ప్రతి వాక్యము కూడ ఉపనిషత్తుల సారము. బ్రహ్మ నదస్సులో భాగముగ పూజ్య ఓంకారస్వామివారికి చిన్మయానందుల వారికి శారదా ప్రియానంద అమ్మగారు, జ్ఞానేశ్వరి అమ్మగారు ఇద్దరు కలసి పూజ చేశారు. ఆ వైభవము ఎప్పటికి మరవలేము. మూర్తీభవించిన ఉత్భ్రష్టమైన (పేమ స్వరూపము సాధకులందరికి ఇక్కడ గడిపిన రోజులను హృదయములో స్మరించినంత మాత్రమున. "ఉఛ్చాస నిశ్వాసలో శాంతిని నిలుపుకొనుము" అన్న స్వామి మాట హృదయములో మెదులును.

దేశ విదేశాలలో ఆధ్యాత్మిక చరిత్రలోనే ఇటువంటి ఆడ్రమము మరెక్కడా మనకు కన్పించదు. అన్నిమతములవారికి, ఎవరు ఏ స్థాయిలో సాధన చేస్తున్నవారైనా సరే వారందరిని ఒకే దివ్య స్వరూపముగ, [పేమగ ఆదరించే పరమపూజ్య జ్ఞానేశ్వరి పాద పద్మాలకు హృదయ పూర్వక వందనాలతో ...

526262626262





# **త్రీ శాం**తి ఆత్రమం

- స్వామిని విచార స్వరూపానంద, జ్రీ శాంతి ఆశ్రమం.

శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం 1917 సంగలో ఓంకార గురుదేవుని ద్వారా స్థాపితమై, ఇప్పుడు శతజయంతి జరుపుకుంటున్నది. ఈ శుభ సమయమున మూలకారకులైన ఆ గురుభగవానుల స్మృతులను గుర్తు చేసుకోవటం నా పూర్వ జన్మ భాగ్యము.

శ్రీ గురుదేవుల ఆధ్యాత్మిక తపోసన్నిధి యొక్క శక్తి వలనే ఈ స్థలము అందరినీ ఆకర్షించింది. శాంతి ఆశ్రమము గొప్పతనము, తోటల అందాలు, అద్భుతాలు అన్నీ ఓంకారుల అద్భుతమే. వారికన్న ముందు ఇలాంటి సంస్థ కాని, వ్యవస్థ కాని లేదు.

శ్రీ గురుదేవులు తమ సన్నిధికి ఎవరు వచ్చినా "ఇది మీ ఆశ్రమము" అని పలుమార్లు చెప్పి స్వాగతించేవారు. పొరపాటుగా ఎవరైనా ఆహారము స్వీకరించక వెళ్ళిపోయిన, తాను ఉపవసించేవారు. (తనకు తానే స్వయంగా శిక్ష వేసుకునేవారు).

గురుదేవుని బోధనా పద్ధతి అంతా ఆచరణాత్మకమైనది. మౌనంగా అన్నీ జరిగేవి. వారు ఆచరించే వారు కూడా తోటపల్లిలో మాతృ ఆశ్రమమే కాక ఇంకా నాలుగు శాఖలు కలవు. అవి కాకినాడ, హిఠాపురం, విశాఖపట్నం, కోటగిరి (నీలగిరి కొండలు). విశాఖపట్నం ఆశ్రమంలో మూగవారికి ప్రత్యేకంగా విద్యాసంస్థ పెట్టించి సేవ చేస్తున్నారు.

ఆ మహానుభావునకు అర్హులైన శిష్యులుగా వుందామని ప్రార్థిద్దాము. వారు నడచిన బాటలోనే నదుద్దాము. నిజమైన శిష్యుడు, గురువు నిర్ధేశించిన, ఆచరించిన మార్గంలో నడవాలి. తపస్సాధన, త్యాగాన్ని గురుదేవుని హృదయములో ఎల్లప్పుడూ రగులుతూ వుండేది. వారి దృష్టిలో ఈ ఆశ్రమాలు వారివి కావు. అంతా భక్తులు కొరకే. ఎంతో వైరాగ్యంతో వచ్చారు. అందరికీ ఆదర్శప్రాయంగా నిలిచేరు, తపస్సు చేసేరు.

ఈ ఆశ్రమ నిర్వహణ ఓ అద్భుత కార్యక్రమము. సాధు సన్యాసులకు ఇలాంటి బ్రహ్మాందమైన ఆశ్రమాలను నిర్వహించే అవసరం లేదు. వారికి ఇలాంటి సంస్థలలో ఆసక్తి ఏమీ వుందదు. "అని ఈ ఆశ్రమ గౌరవాధ్యక్షులు శ్రీ చిదానంద స్వాములవారు అన్నారు. ఇంకొక మాట కూడా సెలవిచ్చారు. ఈ మహా గురువుల వెనుక ఏదో మహత్తరమైన, అనిర్వచనీయమైన దైవశక్తి ప్రభావం ఉందన్న విషయం సాధన చేసినవారికి అనుభవంలోనికి వస్తుంది. గురుదేవుల సాన్నిధ్యం, ఆధ్యాత్మిక ఔన్నత్యం కంటికి కనిపించదు. అది సజీవం అన్న విషయం సాధకులకి తెలుస్తుంది."

#### 





## **శ్రీ శాంతి ఆశ్రమ ఓంకార స్వాములవారు**

- **శ్రీ లక్ష్మణస్వామి**, ఎరుకంపాలెం.

పరమపూజ్య శ్రీ ఓంకార స్వాములవారు మనపాలిట నడియాడే దైవము శ్రీ స్వాములవారి సుశిక్షణలో మలచబడిన పూజ్యశ్రీ జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీవారు నడియాడే దేవత, శ్రీ శాంతి ఆశ్రమము ఆంధ్ర దేశానికి ఆంధ్రేతర రాష్ట్రములకు విదేశములకు కూడా పుట్టినిల్లు.

శ్రీ స్వాములవారిచే స్థాపించబడిన శ్రీ శాంతి ఆశ్రమ ముఖ్య ఆశయము విశ్వశాంతిని నెలకొల్పవలయునని, శ్రీ స్వాముల శాంతి ప్రార్థన ద్వారా వ్యక్తమగుచున్నది.

ఆశ్రమ ప్రాంగణ సూక్తులలో శాంతి మానవుని జన్మహక్కని చెప్పినమాట, శ్రీ స్వాములవారి జీవితానుభవము. మానవ జీవితంలో శాంతి మినహా ఏమి వున్నను నిష్ప్రయోజనం. శాంత గుణముగల వ్యక్తియే శాంతిని పంచగలడు. అందువలననే శ్రీ స్వాములవారు, తోటపల్లి విశాఖపట్నం కోటగిరి, కాకినాడ, తుని, పిఠాపురం మొదలగు చోట్ల శాంతి ఆశ్రమ అనుబంధ శాఖలను నెలకొల్పిరి.

1995 సంగలో పూజ్యత్రీ ఓంకార స్వాములవారి శతజయంతి ఉత్సవములలో శ్రీ శాంతి ఆశ్రమంలో మూడు రోజులు వుండి మా గురుదేవులైన ఫూజ్యత్రీ నిర్విషయానందగిరి స్వాములవారికి, కేశవదాసుపాలెం శ్రీ బ్రహ్మానంద స్వాములవారికి సేవ చేసుకొనే భాగ్యం కలిగినది. ఇప్పుడు ఇరవై సంవత్సరముల తరువాత ఆశ్రమ శతజయంతి సంచికలో పూజ్యత్రీ ఓంకార స్వాములవారు శ్రీ జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీవారు ఈ లోకానికి చిరకాలము అందించిన సేవలను స్మరించుకొనే సదావకాశం కల్గినది.

#### 526262626262

- \* తిలిగి కూనకజన్మ లభించునో లేదో జెక్సజాలము. కర్మభూమిలో లభించునో లేదో చెక్పలేము గదా! గాశ్చన భగకంతుడిచ్చిన యీ సదకకాశమును అందరూ సబ్బబియోగం చేయుటకు నిత్యం ప్రయత్నించెదరు గాక!
- \* పునదేశమునకు, శాంతి ఆశ్రమమునకు మంచిపేరు ప్రతిష్ఠలు సంపాబించుటకు ప్రయత్నము చేయుతారు. (అమూల్యమైన) మానవజన్మ గమ్మస్థానమును మరువనితారు.

## "శాంతి దూత" నేను సైతం

– స్వామి హరిహరానంద భారతి

శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం.

పరమ పూజ్య స్వామి ఓంకార్జీ మహరాజ్ పాద పద్మములకు నమస్కారములు చేసుకొనుచూ వ్రాయుచున్నాను.

ఎందరో మహానుభావులు శాంతి అనబడే ఆయుధంను చేబూని ఈ సకల జగత్తును విశ్వశాంతి ఆలయంగా రూపుదిద్దారు. వారిలో మదర్ థెరిసా, గాంధీ మహాత్ములు, మహర్నులు ఎందరో.

ఏ ఒక్కరినీ, ఏ మార్గం నందు అయినా ప్రయాణించిన వారిని చూడగా అకుంఠిత దీక్ష, అఖండ సంకల్పబలం, ఇవే దైవీగుణ సంపత్తిగా వెలయుచున్నవి.

ఉతిష్ఠత జాగ్రత్త ప్రాప్యవరాన్ని బోధతు క్షురస్యధారా నిశితా దురత్యయా దుర్గం పథస్తత్మవయో వదస్తి! అశబ్దమ స్పర్య మరూప మవ్యయం తథా రసం నిత్యమగన్థ వచ్చయతౌ! అనాద్యనస్తం మహతః పరండువం నిచాయ్య తన్మ్రత్యు ముఖాత్పముచ్చతే !!

ఉత్తిష్ఠ = లే మేల్కో పరిస్థితులకు తలవొగ్గి, రాజీపడి, వారి శాంతి స్థితిని కోల్పోయి జీవించువారు కేవలం పశువులతో సమానం. ఎవరయితే శాంతి ఆయుధంను చేబూని శాంతి దూతగా తనను తాను మార్పు చెందించుకొని శాంతి ప్రసరణ చేయుదురో అతడే తనను తాను ఉద్దరించుకొనిన వ్యక్తి.

సూర్యుని నుండి కిరణములు ఎలా వెదజల్లబడుచూ సర్వజగత్తుకూ కాంతి ప్రసరణ జరుగుతుందో, అలాగే జ్ఞానుల నుండి జ్ఞాన ప్రసరణ జరుగుతూ పుంటుంది. ప్రతి అణువు అణువు నందు ఈశ్వర తత్త్వంను నీవు దర్శించగలిగినట్లయితే ఆ శాంతి స్థితిలో వుందువు.

- శబ్ధము నందు ఈశ్వరుడిని నిలిపినచో శబ్ధ రహిత స్థితిలో వుందువు.
- దృక్కు నందు ఈశ్వరుడిని చూచినచో దృశ్య రహిత స్థితిలో వుందువు.
- స్పర్శ మందీశ్వరుడిని చూచినచో స్పర్శ రహిత స్థితిలో వుందువు.
- చలనం నందు ఈశ్వరుడిని చూచినచో చలన రహిత స్థితిలో వుందువు.

- 5. సంకల్పం నందు ఈశ్వరుండిని గాంచినచో సంకల్ప రహితుడవై యుందువు.
- 6. ఉచ్చాస నిశ్వాసములందీశ్వరుడిని గ్రహించినచో ఈశ్వర స్వరూపుడవై వెలుయుదువు

గీతలో కూడా ఈ తత్త్వంను "సర్వేంద్రియ వివర్జితమ్" ఇంద్రియముల యొక్క గుణములను వదిలివేస్తే ఏమీ వుండదు. కేవలం ఈశ్వర తత్త్వం, నిర్గుణ తత్త్వం, శాంతి తత్త్వంమై వుండును.

శాంతియుత దయాగుణం ద్వారా ఓంకార స్వామీజీ అశాంతిలో వున్న వారికి శాంతి పంచుటకై శాంతి ఆశ్రమం నందు ఉన్న ప్రతి అణువు, అణువు నందు తన శాంతి కిరణముల శక్తితో నింపి మేల్కోల్పినారు. శాంతివనంగా, శాంతి ఆశ్రమంగా రూపుదిద్ది సూతన శాంతియుత జీవన శాంతి దళంసు సృష్టించారు.

వనంలో వున్న మామిడి వృక్షం మౌనంగా నేను సైతం మామిడి ఫలాలు ఇచ్చుచూ సేవ చేయుచున్నాను. ఒక్క మామిడియే కాదు, వనంలో వున్న సమస్త వృక్షాలు నేను సైతం శాంతి ప్రసరణ చేయుచున్నాను. అని ఉత్తేజపరుచుచున్నవి మౌనంగా.

సూర్య భగవానుడు : నేను తేజస్సును. తేజస్సు నాలో ఉన్నది. నేను తేజోమయ స్వరూపుడిని అని శాంతి కిరణములతో అణువు – అణువు దివ్య కిరణముల ప్రసరణ చేయుచున్నాడు.

మరీ! జల దేవత – నేను సైతం అగ్ని దేవుడు – నేను సైతం భూదేవి – నేను సైతం వాయుదేవుడు – నేను సైతం

"శాంతినే ఉచ్ఛాస్స – నిశ్వాసములలో నింపుడు" అనే ఏకైక శాంతి మంత్రం ద్వారా "శాంతి దూతగా" మారి "విశ్వశాంతి దూతగా" ఎదిగిన ఓంకారస్వామి ఆదర్శ బాట యందు నిలబడిన శాంతి ఆశ్రమ శాంతి దూతలు అందరిలో "నేను సైతం". అందరికీ నా శిరస్సు వంచి పాదాభివందనం చేస్తూ... నేను సైతం – శాంతి దూత.

#### 

పబిత్రమయిన శ్వాస 'సౌ హమ్' - అహంకారమును నశింపజేస్తుంది. అజ్ఞానమును అంతమొందిస్తుంది. హృదయంలో ప్రేమను, హాసమును, ఆత్మలో శాంతిని కనిగిస్తుంది.

# ఓంకార స్వామీజీతో నా స్నేహం

- జ్రీ వి.వి. గిరి
 మాజీ రా(ష్టపతి

నేడు పూజ్యత్రీ స్వామీజీని కలియుటచే చాలా సుదినముగా భావించుచుంటిని. వీరినే గాక భారతావనికి అఖండ సేవలోన గూర్చిన పూజ్యత్రీ రామానంద తీర్థజీ ని కూడ ఇచ్చట కలియుట కడు ముదావహము. మా పరిచయము నేటిదిగాదు. మా పదునైదు సంవత్సరముల ప్రాయము నుండియు వర్ధిల్లుచున్నది. స్వామీజీ, దైవము నర్వాంతర్యామి అనియు, ఆయన కాంతి ప్రత్యణువునుండియు ప్రస్ఫుటమగు చుండుననియు చెప్పిరి. కాని ఆ విధముగ చెప్పగలవారెవరు! ఆ దైవమును కాంచగల్గిన వారికే, ఆ తేజస్సును గ్రహింపగలిగిన వారికే అది సాధ్యము. అట్టి కాంతిని బడసిన వారి సన్నిధిలో నేడు మనము వుండుట చాలా అదృష్టము.

పదునైదు సంవత్సరముల ప్రాయము నుండియు స్వామీజీ తోడి స్నేహలత దినదినాభివృద్ధి గాంచుచునే యున్నది. వారి జీవితము ఇతరుల సేవభాగ్యములోనే గడుచుచున్నది. ఆ విధముగా లభించు ఆనందమునకు సాటి లేదు. నిస్వార్థ సేవారూపమున ప్రజలను ఎట్లు అర్ధము చేసుకొనవలయునో బోధించుచుండిరి. చాలా సంవత్సరముల నుండి అట్టి సేవా రూపములోనే తమ జీవితమును గడుపుచుండిరి. వారు ఏ విషయములను యదార్థ జీవితమునందు గుర్తింతురో, వానినే సదా బోధింతురు. కొందరు ఆర్థిక రీత్యా గొప్పవారు కావచ్చు. కాని ఆర్థిక దారిద్ర్యమే మానపుల నున్నతుల జేయుచున్నది. దైవ సన్నిధానమును జేర్చునది. నిన్ను నీవు గుర్తించుట అత్యంత ప్రధాన విషయము. తన్ను తాను గొప్పవాదనని భావించు వారెన్నటికిని గొప్పవారు కాజాలరు. ధన ధాన్యము నిజమగు సంపద కాదు, గాంధీ వలె, జీసస్ వలె, బుద్దని వలె దైవమును గుర్తించగలుగుటయే యదార్థ సంపద.

ఈ విషయములనే స్వామీజీ 55 సంవత్సరముల నుండి అవిరామముగ చెప్పుచుండిరి. పదవులుగాని, బాహ్య ఆడంబరములు గాని, నాకు (పీతికరములు కావు. వాస్తవముగా సత్యము, సేవా నన్నాకర్నించి బంధించునవి. ఉద్యోగ నిర్వహణ యందే యెంతయే కాలము వ్యర్థమై పోవుచుండెను. హృదయానందకరములగు పనులను చేయుటకు కాలమునే లేకుండ చేయును.

నిజముగ నలుబది ఐదు సంవత్సరముల నుండి ఈ ఆశ్రమమును సందర్శించవలెనని యెంతయో అభిలాష కలదు. విశాఖపట్నము నందలి ఆశ్రమమును, కోటగిరి యందలి ఆశ్రమమును దర్శించితిని గాని, ఇచ్చటకు రాజాలనైతిని. నేటికెట్లో నా కోర్కె నెరవేరినది. శ్రీ స్వామీజీ యొక్క సన్నిధానమే గాక శ్రీ రామానంద తీర్థజీవారి సన్నిధానము గూడ నాకెంతయో సంతోషమును కూర్చుచున్నది. జాతి, మత, కుల విచక్షణ లేక ఇచ్చట కావింపబడుచున్న వివిధ సేవా కార్యకమములకు నాకెంతయో ఆనందముగ యున్నది.

٤0 తంత్ సత్ ఓ0





### **ಸಾಂತಿ ನಿಲಯಂ**

- శ్రీ ఖండూ భాయ్ దేశాయ్

మాజీ గవర్నరు

భక్తవరేవణ్యులారా! స్నేహితులారా! ఖండూభాయి దేశాయి అని పిలువబడే నాకు దైవమేమిటో తెలియకున్నను, ఆ దైవ నిర్ణయము ప్రకారమే మీ ఆశ్రమమునకు వచ్చితినని తెలియును. దైవసాన్నిధ్య మనుభవించుటకు ఇచ్చట ప్రయత్నించుచున్న వారందరకు నా కృతజ్ఞతలు. శాంతిని బాహ్యమున పొందగోరుట వ్యర్ధమని మన శాస్త్రములు తెల్పుచున్నవి. మనలోని ఆత్మజ్యోతియందే శాంతి గలదు. ఒక పర్యాయము నేను, మహాత్మాగాంధిగారి నిట్లు ప్రస్నించితిని. "ఈ ప్రపంచమున వివిధములైన సమస్యలు గలవు. వివిధ రకములైన జనసమూహములతో సంచరించుట ఎట్లు?" వారిట్లు సమాధాన మొసంగిరి, "ఏమియు విచారింపకుము. ఇతరులు ఏమిటీ అని యోచింపకుము. నిన్ను నీవు సరిదిద్దుకొనుచు, అంతరంగమున కేందీకరించుకొనుము. మిగిలినది దానికదియే చక్కబడును."

్రీ స్వామీజీ నుడివినట్లు సర్వసంగ పరిత్యాగమనగా స్వధర్మము నుండి, కర్తవ్యము నుండి, బాధ్యతల నుండి వైదొలగుట కాదు. అందుచేత ప్రతివారును, వారి వారి పరిధులలో కర్మనాచరించుట, అత్యంత ఆవశ్యకము. నేను ఈ ఆశ్రమ ఆవరణ యందదుగిడగనే ఈ క్రింది సూక్తి నన్నెంతయో ఆకర్షించెను. "నీవా దైవమును చేర సంకర్పించితివా నీ ప్రతికార్యమునందును. దైవమునే కాంచుము. అందరియందును దైవమునే గాంచుము." ముక్తదశను పొందుట కిదియే మార్గము.

నేను నాసిక్ జైలు నందుండగా స్వామి వివేకానందుని సంపూర్ణ సారస్వతము చదువు భాగ్యము నాకు కలిగెను. అది నా దృక్పధమునంతయు మార్చివేసెను. అన్ని మతములు మూల సిద్ధాంతములు నా కవగతము కాజొచ్చెను. క్రైస్తవ మతమేమి, మహమ్మదీయ మతమేమి, మరేమతమైననేమి, ఒకే మతము యొక్క వివిధ ధృక్ కోణములు. అన్నియు ఒకే ధర్మసూత్రములను బోధించుచున్నవి. ఆయా మతకర్తలు నివసించిన దేశకాల పరిస్థితులు వేరగుటచే వ్యక్తీకరించిన తీరు భిన్నమై చూపట్టుచున్నది. నేను ఖొరాను పఠించుచుండ, భగవద్గీతనే చదువుచుంటినే మోయని ఆశ్చర్యపడుచుండెడివాడను. గీతను చదువుచున్న, ఖురాన్ అని భ్రమించెడివాడను. నేను క్రైస్తవ కళాశాల యందు చదువునప్పుడు జైబిలు నందు కూడ మాకు పరీక్ష జరిగెడిది. ఆ జైబిలునందలి ధర్మసూత్రముల కించుకయు భేదము కన్పింపలేదు. ఇదేవిధముగ జొరాడ్షియన్ మొదలగు మతములు తమ మతమొక్కటియే ఉన్నతమని భావించుట కేవలము మౌధ్యము. నా మతము అద్వైత సిద్ధాంతములపై నాధారపడి యుండును. శ్రీ స్వామీజీవారు స్వల్ప మాటలలో బోధించి నటుల, సకల మతముల సారము అద్వైతమునందు కలదు. దానితో పూర్ణముగానే నేకీభవించుచుంటిని.

త్రీ స్వామీజీ నుడివినట్లు వర్తమానమున, భవిష్యత్తును ఎవరికి వారే సంస్కరించకొనవలసిన బాధ్యత ట్రతివారిపైనను గలదు. కామ, క్రోధ, లోభ, మోహ, మధ, మాత్సర్యములే ట్రపంచము నందలి సర్వారిష్టములకు మూలము. భౌతికముగ మనమెంతయో పురోగమించి యుండవచ్చు. అణుశక్తినేమి, విద్యుశ్చక్తి నేమి, వివిధ రీతుల వినియోగించుకొనుచుండవచ్చును. కళలను, శాస్త్రములను అనేకము మన కళాశాలల యందు, ఉన్నత విద్యాస్థానములందు బోధింపబడవచ్చును. కాని అవి అన్నియు కేవలము

సాధనములు మాత్రమే. మనగమ్యమది కానే కాదు. మన భారతవర్షమంతయూ ఒకే సంస్మ్రతిచే బంధింపబడియున్నది. భౌతిక జీవితమంతయు ఆధ్యాత్మికముగ అనువర్తింవబడెను. ఆధ్యాత్మికతత్త్వమనగా ఊహమాత్రము కాదు. ఆధ్యాత్మికత అనగా నేమి? మానవ జీవిత విధాన మెట్లుండవలయునో, తోటి మానవునితో ఎట్లు మెలగవలెనో, ఆర్థిక, సాంఘిక ధర్మములెట్లు నెఱవవలయునో, ఉన్నతులు, నీచులు అనెడి భేదమించుకయు లేక అందరు అఖండ సత్చిత్ ఆనంద సాగరమునందలి భాగములే యనెడి మహనీయ సిద్ధాంతములన్నియు ఆధ్యాత్మికములే. స్వామీజీకాని మరే (ప్రవక్తకాని బోధించుచున్నట్లు ఇతరులతో కలసి జీవించుట ఇతరుల కొరకై కాదు. తమ యొక్క (శేయస్సునకే. వాస్తవమునకు, ఇతరులను సేవించుట, మనకు మనమే మేలు చేసుకొనుట. దైవము మన వద్దకు పీడిత రూపమునను, దుఃఖితుల రూపమునను, బీదల రూపమునను ఏతెంచును. తన్ను తాను తెలుసుకొనిన వారు ఈ జగత్తునందలి కాంతినంతయు కాంచగలరు. అట్టివారు అహింస నెంతమాత్రము చేయజాలరు. ఈ అహింసా సిద్ధాంతమును గాంధీ మహాత్మని సన్నిధానములో నేర్చుకొంటిని. ఎవరికి వారు ఇచ్ఛాపూర్వకముగా, ఇట్టి సంగతులు నేర్చుకొనవలయును. ఇట్టి ఆశ్రమములనుండియే అట్టి సందేశ తరంగములు, విశ్వవ్యాప్తము చెందవలయును. మనదేశమునం దెల్లెడల ఇట్టి ఆశ్రమములు విరివిగ విలసిల్లి లోకశాంతికి తోద్పదవలయునని కోరుచుంటిని.

లోకాస్సమస్తా స్సుఖినోభవంతు!

- \* ్రిక్స్ ఏబి తలంతువో అదే నీక్స్ కాగలక్క్ నీ పునస్సే ఆత్మ.
- \* ఏ పనిలోనైనను జయము కలుగుటకు ఆధ్యాత్మిక జీవితము, స్వార్థ రహితమైన ప్రేమ జీవితము, ఈశ్వర కృప, దైవబలము ముఖ్యావసరములు.
- \* పునము విన్న సద్వాక్యములు హృదయములో శాశ్యతమైన వాటిగా పబలపరచుకొని మానవ జీవిత పరమావధి తెలుసుకొని తరించగోర్హామ.

## మనో మాలిన్యము - ఆత్ర్మ సంస్కరణ

### (21-1-72 తేది శ్రీ స్వామీజీ జన్మదినమునాడు, ఆడ్రమాధ్యక్షులు, శ్రీ తెన్నేటి విశ్వనాథముగారు యిచ్చిన ఉపన్యాస సారాంశము)

పూజ్యల్రీ స్వామీజీకి ప్రణామములు. సభికులెల్లరకు నమస్ముతులు. నేదు సుదినము. మనము భక్తితో మనలను మనం తరింప జేసుకొను తలంపుతో శ్రీ స్వామీజీ సమ్ముఖమున జేరియుంటిమి. గతములో దెబ్బదిఏదు జన్మదినములు జరిగియుండెను. కాని యీ డెబ్బది ఎనమిదవ జన్మదినము చాలా విశిష్టమైనది. రాత్రంతయు తిమిరాంధకారమున దారి తెలియక తిరుగాడిన పాంధునకు ప్రభాతభానుని బంగరుకిరణము లెట్లానంద్రప్రదమో అట్లే పునర్జన్మ తుల్యమగువారి నేటి జన్మదినము మనకు అత్యంత ఆనంద్రప్రదము. మన పూర్వజన్మ సుకృతముచే నేదు మనము అద్దానిని జరుపుకొనుచుంటిమి.

అనంతమగు ఆత్మకు పరిమిత శరీరమెట్లుస్థానమో అట్లే మనలోని విశ్వజ్యోతిని గుర్తించుటకు ఈ శాంత్యాశమము కూడ. సమున్నత ప్రాకార వృతమగు భవనములు బాహ్యమునకు కానరానట్లు, ధూళిధూసరమగు శరీరము కాంతి విహీనమైనట్లు, మాలిన్యపూరితమగు మనస్సున జ్యోతి ప్రకాశింపనేరదు. కామ, క్రోధ, మద, మాత్సర్యాది ఆవరణ విచ్ఛేదము గావించినగాని మనస్సునకు స్వచ్ఛత కలుగనేరదు. మృత్యవు అనగా శరీర పతనము కాదు. కామ (పేరణచే చేయరాని పనులొనగూర్చుటయే మృత్యువు.

బృహదారణ్య కోపనిషత్తునందు అశ్విలుడు. లోకమంతా మృత్యువుచే నిండియుండెను కదా. దానిని తప్పించుకొను ఉపాయ మేమియు లేదాయని, కేవలము యీ బాహ్య స్వరూపమును గూర్చి యాజ్ఞవల్కులవారిని ప్రత్నించగా వారు ఈ శరీర పతనము మృత్యువు కాదు. ఆశాపాశములచే బంధింపబడుచు కామక్రోధములచే నిండి యున్న, శరీరము లేకున్నను సుఖదుఃఖములన్నియు అంటియే యుండును. సంపూర్ణ వాసనారహితమగునంత వరకు శరీరపతనమైనను. ఆశాపాశయులన్నియు అమరము, అనంతము, అద్వితీయమగు ఆత్మజ్యోతి ప్రకాశించును. మనోమాలిన్యమున్న యెడల వాసనారహితము కాదు. బహుళయత్న మొనర్చినగాని మనోమాలిన్యము నాశము కాదు. జ్ఞానమున్న గాని యత్నము ఫలింపదు. మృత్యువు ఎప్పుడో వచ్చును. దానధర్మములతో ముక్తి లభించునని మనోమాలిన్యము నశించుననియు భ్రమచెందవలదు. అనిక్షిప్తమగు అంతశ్శక్తి కంటికి కానవచ్చునది కాదు. చేతికి దొరుకునది కాదు. దానిని పవి్రతీకరించుట ఎట్లు? ఆత్మసంస్మరణ, మనోసంయమము యిందుకు ప్రాతిపదికలు. ఎట్టి యత్నము లేకనే (జన్మజన్మల నుండి) సంప్రాప్తమైన మనోమాలిన్యము బహుళయత్నము చేసిన గాని సమసిపోదు.

ఒక్కొక్కప్పుడు పెద్ద పెద్ద పేరు ప్రఖ్యాతులు కన్నవారి యందేమి, గురువుల యందేమి, సాధు సన్యాసులయందేమి, అందరియందును యీ మనోమాలిన్యము కానవచ్చును. కాని ప్రతివారు తమ మనసునందెట్టి మాలిన్యము లేదని బ్రమయుచుందురు. ఇతరుల సంస్కరింపజూచుచుందురు. ఇతరుల సంస్కరించు ముందు తమ్ముతాము సంస్కరించుకొనుట (శేయస్కరము. అందువలననే మనపూర్వులు మనోనిగ్రహమునకై యమనియమాదుల నేర్చరిచిరి.

కొందరు పూజల వలన, యాత్రా దర్శనముచే మనోమాలిన్యము తొలగునని తలంతురు. అది కూడ ఒక మార్గము కావచ్చు. కాని ఆ బాహ్య కార్య కలాపములతో అసి ధారవలె మానసిక చింతన కూడ వానితో జోడింపకున్న వాటికెట్టి ప్రయోజనము యుండనేరదు. మనోమాలిన్యమున్న మానసిక చింతన ఎన్నడు ఒనగూడదు.

దీపం వెలిగించగానే పరిసరములు కాంతివంతమైనట్లు, యమనియములతో అరిషడ్వర్గములను జయించిన వారియందు మానసిక జ్యోతి ప్రకాశించును. అదియే ఇతరులకు మార్గదర్శి కాగలదు. ఇతరులను సంస్కరించవలసినది మన ప్రవర్తన వల్లనే. మాటలచే గాదు. వారు ఎల్లప్పుడు మన ప్రవర్తన వల్లనే గ్రహింతురు. ప్రతి క్షణం అప్రతమత్తలమై క్రమబద్దమైన ప్రవర్తన కలిగి యుండలెను. లేనిచో క్షణములో మసిబారిన గాజుచిమ్నీ నుండి కాంతి ప్రసరించనట్లు అంతయు వ్యర్థమైపోవును. అవిరళ కృషిచే మనోమాలిన్య నాశనమొనగూడిన హృదయమున దివ్యజ్యోతి జ్వాజ్వల్యమానముగా ప్రకాశించును.

ఈ మూలనుండి మనం ఒక్కరం ఏమి చేయగలం అని చింతించవలదు. ముందు మన హృదయం సంస్కరించుకొనిన లోకం దానియంత అదియే సంస్కరింపబడును. సర్వజ్ఞుడగు రామును ఆత్మజ్యోతి దర్శనము యుగయుగములుగా నేటికి మనకు దీప్తిని ప్రసరించుచుండుటలేదా? (పేమ స్వరూపుడగు ఏసుప్రభువు రెండు వేల సంవత్సరముల నుండి మార్గదర్శికాలేదా? అతడు చిన్నతనములోనే అంతయు చేయగలిగెను కదా.

డ్రవర్తనయే మనిషికి గీటురాయి వంటిది. శ్రీ స్వామీజీ అరువది సంవత్సరముల క్రిందటనే విశ్వశాంతికై వారి జీవితము త్యాగము చేయుటే వారి ద్రవర్తనకు తార్కాణం. మనము మూడు నెలల క్రిందట వారి ఆరోగ్యము గూర్చి చాల భయపడితిమి. అందుకే నేదు వారి సమ్ముఖమున నేదు మనము సమావేశమగుట యింత ఆనందము కలుగుచున్నది. శ్రీస్వామీజీ మనకు సదా తెల్పుచున్నట్లు మనలోని జోతిని కాంచవలెను. ఆత్మ సంస్కారము కావలెను. అంతటను వెలుగొందునది ఒకే జ్యోతి స్వరూపము. జ్ఞానము కలిగిననే మనోమాలిన్యము సమసిపోవును. బుద్ధి జ్ఞాన ధైర్యము లొసంగుగాకయని దైవమును వేదుకొందుముగాక!

೬೦ ೬೦ ೬೦

#### 52626262626262

ఈ ఆశ్రమము మీ అందరి జ్ఞాన గృహము. ఈ జ్ఞాన గృహములో నివసించుటకు దైవ పరతాపము అను అర్హత కావలయును. మీ అందరూ అందుకు అర్హులుగా నుందురుగాక.

## **శాంతి ఆశ్రమంలో - ఋషి పుంగవుడు**

- **శ్రీ భాట్టం శ్రీరామమూర్తి,** విశాఖపట్నం

ఇది నైమిశారణ్యమా? బదరికా[శమమా? శుక, శౌనకాది మహర్నులు, మహనీయులు సంచరించిన పవిత్ర తపోవనమా? ఇది శాంతి ఆ[శమమా? లేక [ప్రశాంతి నిలయమా? ఇది కాంతిపుంజమా? లేక శాంతికపోతమా?

#### శాంతిధామం - ట్రణవనాదం

ఇక్కడ పక్షులు – వృక్షాలు – ట్రణవమంత్రం జపిస్తాయి. ఫలపుష్పాలు శాంతి దేవత నివేదనకు వినియోగపడతాయి. వనవిహారం చేసే మలయ పవనాలు, వాగులు! నాగులు కూడ ట్రణవనాదం చేస్తాయి. ట్రకృతి, పరమ పురుషుడి ఒడిలో కనుమరగయి నిలువెల్లా వెలుగయి – నిత్యదీవెనగా దివ్యజీవనం ట్రసాదిస్తుంది. కాలపురుషుడు సవ్వడికి కలత చెందని, వెతల పొందని, మార్పు నొల్లని నిత్యసనాతన, వినూతన, తేజో నిలయం, శాంతిధామం శాంతి ఆశ్రమం.

### గాధతమస్సు మధ్య - ఘోరతపస్సు

మొదట్లో మనిషిని భయ్యబాంతుడ్ని చేసిన నాటి క్రూర మృగాలు, విష సర్ఫాలు, కీకారణ్యాలు ఏమయ్యాయి? ఏ దివ్య పురుషుని దైవగానంలో పరవశించి – ప్రభావితం అయ్యాయి? దట్టమైన కారుచీకట్లు క్రుమ్మురించే వనభూమి, నందనవనంగా ప్రశాంత తపోవాటికగా ఎలా మారింది. సుందర సుమసౌరభాల స్వాగత గీతం – అందీ అందకముందే దేవగంధర్వులు, నిశీధంలో యిటు విచ్చేస్తారెందుకు? తపోనిష్టా గరిష్టలు మహర్నులు, యతీశ్వరులు, యెందరెందరో బ్రహ్మముహూర్తములో యిచట సంచరిస్తారు.

#### దైవదూత - శాంత్రిపదాత

విశ్వకర్మను ఆశ్చర్యచకితం చేసే యీ పవిత్ర క్షేత్ర నిర్మాత – ప్రాణ్మపదాత నేత ఎవరు? ఆ దైవదూత ఎవరు? ఆ తపోధనుడెవరు? విశ్వశాంతిని విశ్వకాంతిని సందర్శిస్తున్న దృష్ట ఎవరు? ప్రష్ట ఎవరు? శాంతి ఆశ్రమ అంతరాత్మ ఎవరు? ఆత్మాభిముఖుడైన ఆ సత్య స్వరూపుడ్ని ఆశీర్వదించిన తేజుపుంజం ఆశ్రమ వాసుల హృదయగుహలోని తమస్సుకు బదులు ఉషస్సును నిలుపుగాక!

### భువనత్రయాల్లో శాంతి కుసుమాల పరిమళాలు

వెలుగు కిరణాలు విశ్వవ్యాప్రమై, ఖందాంతరాలు దాటి సప్త సముద్రాల వెలుపల గిరి శిఖరాలను సహితం, తేజోవంతం చేయాలని – భూనభోంతరాకాల్లో ప్రణవమంత్రం ప్రతిధ్వనించి, మానవ మనస్సులో శాంతి–కాంతి వెల్లివిరియాలనీ ఆశించిన, ఘోషించిన, ఆత్మస్వరూపుడెవరు? నిత్యాసత్యాణ్వేషకుడెవరు? లోక కళ్యాణం కోసం విశ్వమానవ (శేయస్సు కోసం, సర్వమానవ సౌభాతృత్వం కోసం, ఆహరహం పరితపించిన, పలవరించిన, విశ్వాత్మ స్వరూపుడెవరు? కలహాలు, కార్పణ్యాలు, విద్వేషాలు, మాత్సర్యాలు, వైషమ్యాలు, వృత్యాసాలు, సమసిపోయి సుఖశాంతులు వెల్లివిరిసె భూతల స్వర్గానికై తపించి, వసుదైక కుటుంబం అవతరించాలని, అహర్నిశలు కలవరించిన, జగదేక కుటుంబీకుడెవరు? తన జీవిత కుసుమాన్ని విశ్వడేమకు, విశ్వేశ్వరార్చనకు పూజాపుష్పంగా అంకితం చేసిన ఆ ధన్యజీవి ఎవరు? శాంతి్రపదాత ఎవరు? (పేమైక మూర్తి ఎవరు?

### దివ్యదర్శనం - ధన్యజీవితం

వ్యాసమహర్షిని చూడబోము వాల్మీకి ఋషిపుంగపుని సేవించి తరించబోము, చరాచరా జగత్తు తమ ఆకాంక్షలను స్పందిస్తూ తమ ఆజ్ఞలను ఔదలదాల్చగా త్రిలోకాల నుండి జద్రపకృతి వరకు నీరాజనాలు అందుకున్న త్రికాల వేదులు దైవజ్ఞులు మన కంటికి ఆగుపించరు. కనీసం శాంతి ఆశ్రమంలోని (పేమ స్వరూపుడ్ని కరుణామయుడ్ని కన్నులార చూసి తరించలేమా? అమృతం చిలికే పలుకులు, వెన్నెల వెదజల్లే మధుర మందహాసాలు, హృదయపాత్రను (పేమతో నింపుకొని కారుణ్యం తొణికిసలాడే కనుచూపేదో ఆయతీశ్వరుని సందర్శన అక్కడ లభిస్తుంది! అక్కడ ఉన్నది ఒక పుష్పక విమానం అందరు సందర్శకులకూ అక్కడ చోటు ఉంటుంది. అక్కడ కల్పవృక్షమా? కామధేనువా? అందరికీ అన్నీ సమకూర్చే అన్నపూర్ణ స్వామీజీ కనుసన్నలలో మెలగునేమో? అంతా ఆదరణ–సర్వత్రా ఆప్యాయత–ఎంతో (పేమ వెరసి యివన్నీ కలసి, వెలసిన అదైత్వమూర్తి ఓంకారస్వామి,

#### సుందర స్వప్నాలు - సుమధుర ఫలాలు

ఆయన ఆరముగ్గిన పండు 86 ఏళ్ళ నిండు జీవితంలో ఎన్నో సుందర స్వప్నాలను కాంచేరు. మరెన్నో ఉన్నత ఆదర్శాలలో భాసించేరు. మహోన్నత ఆధ్యాత్మిక విలువల్లో జీవించి తరించేరు. 'సర్వశక్తి సంపన్నుడు కార్యభారం స్వీకరిస్తున్నాడు. మానవ మాతృడు నిడ్డుమించే తరుణం ఆసన్నం అవుతుంది', అన్నారాయన. "స్వామీజీ కనుపించకపోవచ్చును, జగమంతా ఓంకారంతో నిండి ఉంటుంది." అంటారు ఓంకార స్వాములు. మహాభినిడ్డుమణకు రంగస్థలం సమాయత్తం చేస్తున్నారా?

గాయపడిన మనస్సుకి ఊరడి కల్గించేదెవరు? కలతపడి, వెతల చెందిన మనస్సు ఒకగాడిలో పడేదెలా? ఆపదలో, ఆర్తిలో, కన్నీళ్ళతో మనఃక్లేశాలలో మునిగి తేలే మానవుడ్ని శాంతి పథానికి చేర్చేదెవరు? పాపపంకిలం నుండి దివ్యజీవనం వైపు చీకటికూపం నుండి కాంతి వలయంలోకి, నడిపించేదెవరు?" అనుక్షణం విశ్వనాధుడు నీకై వేచి ఉన్నాడు. [పతిక్షణం అమూల్యం! కాలం వృధాచేస్తే దేవుని [పణాళిక వ్యర్థం అవుతుంది. నీ జీవితం నిరర్థకం అవుతుంది" అని తరచి చెప్పేదెవరు? సుదూర క్షేణాలల్లోనూ, విను వీధుల్లోనూ కాదు–స్వర్గసీమలోనూ కాదు–హృదయసీమలో విశ్వాత్మను సందర్శించమని [పభోదించేదెవరు? సాధకులకే గాని, సోమరులకు దివ్యజీవనం అలవడదనీ, దైవసాన్నిధ్యం లభించదనీ చాటి చెప్పేదెవరు? దేవుడు జాగరూకుడై ఉన్నాడు. నువ్వు ఎలా నిదించగలవు? అని ఘోషించి కళ్ళు తెరపించి, దైవం (మోల మనలను హాజరుపరచేవారెవరు?

### ప్రత్యక్ష ప్రవక్త - జీవన్ముక్త

ఓంకారస్వామి సాన్నిధ్యంలో క్షణక్షణం పునీతులం అవుతాం. ప్రతిక్షణం దేవ కటాక్షం కోసం నిరీక్షిస్తాం. ఉచ్చాన, నిశ్వాసాల రూపంలో విశ్వాత్మను ప్రతినిత్యం పరామర్శిస్తాం. అజ్ఞాన నైర్మాల్యాన్ని, సోహం భావంతో పరిత్యజించి, దేహాన్ని దేవాలయంగా మార్చుకోమని ప్రభోదించే బోధకుడు – తాత్వికుడు, చింతనాపరుడు స్వామీజీ, గ్రంధ వక్త, ప్రవక్త ఓంకార్స్వామి, ఆయన నిత్యసత్యాన్వేషకుడు, నిర్విరామ సాధకుడు, నిరంతర తపస్సమాధిచే పునీతుడు, స్వామిఓంకార్ ప్రణవస్వరూపుడు, (పేమైకమూర్తి, కరుణాంతరంగుడు.

#### ಕಾಂತಿ - ಕಾಂತಿ

మనదేశ ఆధ్యాత్మిక వారసత్వ సంపదకు, ఆధిభౌతిక దివ్యజీవన స్రవంతికి స్వామీజీ ఒక ప్రతిబింబం, స్వామీజీ నిత్యసత్యవ్రతుడు. స్వామీజీ కర్మయోగి. ఆయన పతాకం శాంతి. ఆయన సంకేతం కాంతి. ఆయన (పేమకు ప్రతీక. కరుణకు ప్రతిరూపం. విశ్వశ్రేయస్సుకు ఆయన వేగుచుక్క!

# శాంతి ఆశ్రమ ప్రార్థనల విలువ

- **త్రీమతి సరస్వతిదేవి,** చిక్కవరం, జమిందారిణీ

శ్రీ పూజనీయులగు శ్రీ ఓంకారస్వామివారి శాంతి ఆడ్రమంలో శ్రీవారి ఆదివార సత్సంగ సమావేశంలో పాల్గొనే భాగ్యం నాకు కలిగినది. శ్రీవారి ఆజ్ఞానుసారం శాంతి పాఠకులతో నా ఆనందాన్ని పంచుకొనదలచి, ఈ చిన్నవ్యాసం చ్రాయదమైనది. శ్రీ స్వామివారిచ్చిన అనేక అమూల్య సందేశములలో అతి ముఖ్యమైనది : నా అనారోగ్య కారణముచే యెక్కువ మాట్లాడగూడదని అనేకమంది హెచ్చరికలు చేయుచున్నప్పటికి, నా అంతిమ శ్వాస ఆడువరకు మీ కందరికి నేను ఉపయోగపడడమే నాకు కావలసినది. నేను కోరునది, నేను యిక్కడ వున్నా లేకపోయినా, యిదే రీతిగా ఆదివారం నాడు కనీసం 2 గంటలయినా, భక్తులంతా సమావేశమై భగవంతుని అనుభవిస్తూ, శాంతి సుఖములను పొందమని, భగవంతుని అనుభవించే విధానము అతి సులభమైన మాటలతో స్వానుభవముతో, భక్తులందరి హృదయాలను కదల్చి, చైతన్యము కర్గించి, వారియొక్క ఆనందానుభూతిని అందరికి పంచిపెట్టిరి. వారు ఉ పయోగపడటానికి ఎంత ప్రయత్నించుచున్నారో వారిని ఉపయోగించుకొనుటలో, వారి ప్రయత్నంలో నూరవ వంతయినా మనం త్రికరణ శుద్దిగా ప్రయత్నించిన నూరు రెట్లు సహాయం వారి నుండి మనం పొందగలం. జడ పదార్థములయిన, రాయిరప్పా, చెట్టు, పుట్ట నుండి వారు భగవంతుని సందేశాలందుకొంటూ భగవంతుని అనుభవిస్తూ, భగవంతుని అన్నిటిలో చూడగల్గుచున్నారు. గాని, మనమో, భగవంతుని అవతారమే స్వామివారంటూ, వారితో పాటు భగవంతుని చూడలేకపోతున్నాము. మన శ్వాసలో, పాటలో, కంటిపాపలో, సర్వంలో భగవంతుడే వున్నాడన్న వారి బోధనలు వింటున్నాము గాని, ఆ పనిమాత్రం చేయలేకపోతున్నాము. కనీసం ప్రయత్నమన్నా చేస్తున్నామా? అది యెవరికి వారు తెలిసికోవలసిన ముఖ్య విషయం. మహాత్ములు, అనేక సాధనలు చేసి కఠోరమైన తపస్సులు చేసి, వడ్డించిన విస్తరివలె, మనకు వారి యొక్క తపస్సును, అనుభవాన్ని ధారపోసి అతి సులభ మార్గములో భగవంతుని అనుభవించే విధానాన్ని నేర్పుచున్నారు. గుడిలోనున్న వి(గహానికిచ్చే విలువనైనను, మహాత్ములకు మనమివ్వలేకపోతున్నాము. ఎందుచేత? వారు మనకు చాలా అందుబాటులో నున్నందువలన ప్రత్యక్ష దైవాన్ని చూడలేని మనము, పరోక్ష దైవాన్ని యెట్లు చూడగలము?

ఈ నమ్మకాలకు, అనుభవాలకు పూర్వజన్మ సుకృతముందాలి. అవి త్రోసిపుచ్చకండి. పూర్వజన్మ సుకృత ముందుటవలననే మహాత్ముల దర్శనము, సంభాషణ, స్పర్శ మనకు కలుగుచున్నవి.

ఎంతో కష్టపడి చదువుతాము. సంగీతం నేర్చుకుంటాము. కుట్టపని నేర్చుకుంటాము గాని అధ్యాత్మిక సాధన విషయంలో ఆసక్తి యుందదు. కారణం దానిమీద నమ్మకం లేకను చెప్పే వారి యొదల పూర్తి విశ్వాసం లేకను ఆత్మవిచారణ చేసుకున్నచో, మన ప్రశ్నలకు తగిన జవాబులు వస్తవి. మన లోపాలు యితర్లకు చెప్పుకోవటం కష్టంగాని, మనకు మనం తెల్సుకోవడములో కష్టంగాని,

చిన్నతనంగాని లేదుగదా? రాతిగోడలో పువ్వు పుట్టి, ఆ పువ్వే అమూల్యమైన సందేశమిచ్చినదని, భగవంతుడే ఆ పువ్వు రూపంలో ట్రత్యక్షమైనాదని శ్రీస్వామివారు సెలవిచ్చిరి. ఇది యెంత మధురమైన భావన.

వారు మానవరూపంలోనున్న మహాత్ములు, మనం గూడా మానవులమే గదా! అదే సూక్ష్మ దృష్టిని మనమెండు కలవర్చుకోగూడదు? సముద్రుడు భగవానుడైయుండగా, అల, భక్తుడని స్వామివారు సెలవిస్తారు. భక్తునికి, భగవానునికి వున్న అతి పవిత్రమైన సంబంధాల్ని నిరూపించే సదుపదేశాలెన్నో వారిచ్చియున్నారు. వారి రచనలే ప్రత్యక్ష ప్రమాణములు. అవి అనుభవంలోనికి తెచ్చుకునే మార్గాలను సదా నేర్పుచున్నారు.

ఇంతకన్నా యే దేవుడు మనకు సహాయం చేయగలడు? యే దేవుడైనా మానవరూపంతోనే గదా చేయగలడు.

త్రీవారి సందేశాన్ని ఒక్క జీవియైనా అర్థం చేసుకొని తరించినా, వారి జన్మ సఫలమైదనుకుంటారు. భగవంతునిలో లీనమై సర్వకాల సర్వావస్థలయందూ సమాధ్యవస్థలో కాలం గడపవలసిన మహనీయులు, మనకందుబాటులో వుండుటకు ఆశ్రమము నిర్మించుకుని, అనేక కష్టనిష్టురములను భరిస్తూ, మనమధ్య నెందులకు మసలుచున్నారు? ఒక్కసారి ఆలోచించండి. కీర్తి ప్రతిష్ఠల కొరకా? సమాధిలో కూర్చుంటేనే, చాలా గొప్పగా చెప్పుకుంటారు గదా, విభూతి రాసుకొని కౌపీనం ధరించి, జడలు పెంచితే మరీ గొప్పగా చెప్పుకుంటారు గదా కీర్తి ప్రతిష్టల కొరకు మనతో మసలవలసిన అగత్యం లేదు. సర్వేశ్వరుడు వారి ఆయువును పొడిగించి, మనకండ్ల యెదుట మళ్ళీ వార్ని నిలిపినాడంటే అది మన అందరి అదృష్టమనక తప్పదు. దైవమే ఏ భక్తురాలి ప్రార్థన విన్నాడో, యే దాసునిమొర ఆలకించాడో!

మహాత్ములకు మరణం తృణప్రాయం. యుగాంతము వరకూ వున్నా వుంటారు. ఇపుడే రమ్మన్నా వెళ్తారు. గాని మనకు, వారు దేహంతో నున్నపు డుపయోగించుకొనుట సులభం. యిపుడు వారు నేర్పినవి, నేర్చుకున్నచో, వారే దేశంలో యే లోకంలో నున్నా వార్ని చూపగలం, అనుభవించగలం. కృపామయుడైన సర్వేశ్వరుడు మనకీ సదపకాశాన్ని పొడిగించాడు. ఈ అవకాశాన్ని మనము ఉపయోగించుకుందాము. వారికి తృప్తిని కలిగిద్దాము. వారు క్షేమంగా, సుఖంగా తోటపల్లి తల్లి ఆశ్రమానికి దయచేయుచున్న ఈ శుభ సమయంలో శ్రీ సద్గురు పరమాత్మను. శ్రీవారి ఆయురారోగ్యాభి వృద్ధికి ప్రార్థిస్తూ శ్రీ సద్గురు చరణములపై (ప్రణమిల్లునున్నాను.

#### 



## **ವ್ಯ** ಕೈ ಸಾಂತಿ ಲಿಕ್ ಕಾಂತಿ ಕಟ್ಲಾಧಾರ ಭಾತಮಗುನು?

- **శ్రీ సాధు మార్కండేయ**, కోటగిరి

ఈ ప్రశ్న చాలా అగాధమగు అర్థము కలిగియున్నది. మానవ జీవిత తత్వమంతయు ఇందిమిడి యున్నది. ఈ సమస్యను అర్థము చేసుకొనుటకు ముందు మనము (World Peace) ప్రపంచము – శాంతి అను పదములను అర్థము చేసుకొనవలసి యున్నది.

డ్రపంచము – మనము ద్రపంచమును గూర్చి ముచ్చటించుట మన అందుగల అయిదు మహాఖండములు అందు వశించు నూరుకోట్ల ప్రజల గూర్చియు ఎంతమాత్రము గాదు. అందుగల ఏ కొలదిమంది మహనీయుల గూర్చియో మాత్రమే. ఇది మీకు కొంత ఆశ్చర్య జనకము కావచ్చును. అందుకు కొంత వివరణ అవసరమై యున్నది.

చీమ మొదలు ఏనుగు వరకును గల సకల జీవరాసులు తినుట, త్రాగుట, విషయ సుఖానందము, ఈ మూడింటితోనే జీవయాత్ర సాగించుచున్న వను విషయము మీ ఎల్లరకు తెలిసిన విషయమే. మనము గూడ ఈ మూడింటియందును జీవించుచుండిన, పంచేంద్రియ బానిసలగు మనము ఆ జంతువుల కంటే ఉత్తములమని గాని, అధికులమని గాని భావింప పనిలేదు. మనకు దైవము ప్రసాదించిన విజ్ఞానముచే మంచి చెడ్డల, సత్యా సత్యముల, ఉన్నతాధముల వ్యత్యాసమును గుర్తించి విచక్షణా జ్ఞానముచే జీవించిననే మానవ జీవిత సార్థకత. ఈ భౌతిక జీవితమున కల్గు కార్భాకారణ విచక్షణా జ్ఞానము గుర్తించుటకే అరుదగు బుద్ధిని దైవము కల్పించి యుండెను. అంతరంగమునకు చని అనంతమగు లోపలి శక్తిని గుర్తించి, ఈ సకల చరాచర సృష్టికిని కారణము గుర్తించవలెను. మరియొక మాటలో చెప్పవలెనన్న స్థూలరూపమున కానవచ్చు యీ భౌతిక జగత్తును గూర్చియు, చర్మ చక్షువుల కగోచరమగు అనంత విశ్వము, అనంత శక్తి, సత్ చిదానంద స్వరూపమును – స్వభావమును గూర్చి మనము తెలుసుకొనవలసి యున్నది. దైవమును గూర్చి తెలుసుకొనుట యనగా దైవీస్థితి నొందుటయే. ఆ విధమగు కార్య కారణ విచారము విచక్షణ క్రమముగా మనలను దివృత్వమునకు – సృష్టికర్త – సన్నిధికి కొనిపోవును. అప్పుడు మనకు మానవజన్మ లభించినందుకు ఫలితము సిద్ధించును. కాని ఎందరు ఆ విధమగు జీవితమును నడుపుచుండిరి? మనము గమనించిన యీ నూరుకోట్లమందిలో ఏ వందమందియో యీ విధమగు సార్థకమగు జీవితము పొందుచుందురు. ఈ ప్రపంచ స్థితిని గూర్చి చెప్పుటనని వీరిని గూర్చి చెప్పుటయే తగియుండును. ప్రపంచస్థితి వారిలోనే ఆధారపడి యున్నది.

**శాంతి :-** శాంతిని గూర్చి తెలుసుకొనుటకు దాని అర్థమును ముందు తెలిసికొనవలసియుండును. శాంతియనగా కాషాయాంబరములను ధరించుట గాని, ఏకాంతవాసులై ధ్యానము సల్పుటగాని ఎంతమాత్రము గాదు. అనాసక్తత వలను, బంధరాహిత్యము చేతను శాంతి లభించుచుందును. ఒక పర్యాయము ఒక సాధువు తన శిష్యునికి ఒక గ్లాసు గంగాజలమును తెమ్మనిచెప్పి, తాను సమాధిలోనికి వెడలెను. ఆ విధముగ మూడువందల సంవత్సరములు గడిచెను. అతడు కన్నులు తెరచి తిరిగి తాను కోరియుండిన నీటినే మొదట అడిగియుండెనట. అతడు మూడువందల సంవత్సరములు తదేకముగ ధ్యానము సల్పుచుండినను, అతనిలోని కోర్కె అదేవిధముగ నిల్చియుండెను. మనమేమి చేయుచున్నది ప్రధానము కాదు. మనమేమిటి అనునదే ముఖ్యము. ఈ దినములలో భాగ్యవంతులు, బీదలు కూడ శాంతి లేకుందుట మనము కాంచుచుంటిమి. ఎందువలన? ఏలనన ప్రతివారు ఏదియో విధమగు కోరికను కలిగియుండటయే. బీదవారు భాగ్యవంతులగుటకు, భాగ్యవంతు లింకను భాగ్యవంతులగుటకు కోరుచుందురు. ఈ విధముగా అందరును అశాంతిచే అలమటించుచుందురు.

ఈ సందర్భమున జీవన్ముక్తుడగు జనక మహారాజు జీవితమున జరిగిన ఒక సంఘటన పేర్కొనతగినది.  చూచి మౌని ఆశ్చర్యాన్వితుడాయెను. ముని తనలో ఇట్లు తలపోసెను. "ఈ విలాసములలో మునిగియున్న యీ మహారాజు జీవ న్ముక్తు డెట్లగును?" ఇంతలో ఈ రాజ్మపసాదము దగ్గమగుచుండెను. జనకుడు నిర్లిప్తముగా అట్లే నిల్చియుండెను. ఆ మౌని మాత్రము తాను ఆరవేసిన అంగవ్వస్తము అగ్నిలో దగ్గము కాకుండ కాపాడుటకై ఆ గది నుండి పరుగిడెను. సకల స్మామాజ్యమును పరిపాలించుచుండిన చక్రవర్తి అయినను జనకుడు నిర్లిప్తుడుగానే యుండెను. "సర్వసంగ పరిత్యాగ మొనర్చిన సన్యాసి అయినను, అతడు కోరికచే బంధింపబడియే యుండెను." అని ఒక ఆంగ్లేయకవి చెప్పి యుండెను. కర్మ ఫలాశక్తి నుండి విడివడుటే బంధము నుండి, కోర్మెల నుండి విడివడుట.

మానవుల దుఃఖ కారణము కనుగొనుటకై బుద్ధ భగవానుడు ఏడు సంవత్సరములు తపస్సు చేసెను. కడకు కోరిక, బంధన ఇదియే సమస్త దుఃఖములకు కారణమని కనుగొని యుండెను. ఈ సత్యమును బుద్గుడు తనతోనే యుంచుకొనక విశ్వవ్యాప్త మొనర్చెను. కావుననే బౌద్ధమతము విశ్వవ్యాప్త మొందియుండెను.

ఇప్పుడు వ్యక్తి శాంతి విశ్వశాంతికెట్లు ఆధారభూతము అనెడి సమస్యకు తిరిగివత్తము. గీత, ఉపనిషత్తులు. బైబిలు మొదలగు (గంధ రచయితలు గతించినను. నాడు, నేడు కూడ అవియే పఠింపబడుచున్నవి. అనుసరింపబడుచున్నవి. ఎవరు శాంతిని తమలో గాంచగలిగిరో వారిచే అవి లిఖింపబడుటచే వాటికాశక్తి కలిగెను. వారి వ్యక్తి శాంతియే జగతిని అనంత శక్తితో పరివ్యాప్తమైనది. ఇందుకు శ్రీ స్వామీజీని చక్కని ఉదాహరణగా మనము చెప్పవచ్చును. వారేమి చెప్పినను ఏమి చేసినను అవి విశ్వశాంతిని దృష్టిలో నిడుకొనియే అని మనము కాంచవచ్చును. వారు అమెరికా మొదలగు దేశములేగి శాంతి వ్యాప్తికై అచ్చట శాంతి కేంద్రములను స్థాపించవలసిన అవసర మొద్దియు లేదు. ఈ వార్ధకృమున శాంతి కేంద్రమును, దాని కార్యక్రమములను సముద్ధరించుటకు వారేమియు చేయవలసినది లేదు. మీకు ఆశ్చర్యము గొలువవచ్చును. కాని వారి సుఖముల కంటె, విశ్వశాంతియే వారికి ముఖ్యము. అందుకు కారణమేమని మీరు ప్రస్తించవచ్చును. నా సమాధానమిది :– పుష్పము తన సౌరభము నేల వెదజల్లును? సచ్చిదానంద స్వరూపమును గూర్చి సంపూర్ణ విజ్ఞానము వికసించిన, తక్కిన సర్వము తమకు తాము వికసించును. తమలో శాంతిని కనుగొనుట యనగా తమ పరిమిత వ్యక్తిత్వమును సంపూర్ణముగా కోల్పోవుట, లేక సమస్త జగత్తులో తానేకత్వము నందుట. కావుననే ఎప్పుడు శాంతోదయమగునో అప్పుడు విశ్వశాంతి కూడ కల్గుచుందును. ఎట్లని మీరు ప్రస్థింపవచ్చును. సమాధానమిది, శాంతి పరమేశ్వరుని అనంత కరుణా స్వరూపము, ఆ కరుణామయునిచే సృజింపబడిన యీ జగత్తు నుండి అది ఎట్లు వేరు కాగలదు? అంతయు ఒకే అఖంద సచ్చిదానంద స్వరూపము.

శ్రీ రామకృష్ణ పరమహంస ఒక్కరే. కాని నేడు వారి సంస్థలు విశ్వవ్యాప్తమై యున్నది. రామకృష్ణ డెన్నడును వారి వసతిని కూడ దాటి యెరుగరు. గాని వారు తమలో కనుగొనిన శాంతి జగద్విఖ్యాతమైనది. అది ఎట్లు సంభవించునని అడుగవచ్చును.

శాంతిని తమలో గాంచినవారు దానిని వ్యాప్త మొనర్చుటకు ఎట్టి ప్రయత్నము చేయవలసిన అవసరముండదు. అతని శాంతిస్థితియే విశ్వము నతని చెంతకు కొనివచ్చును. ఒక పర్యాయము రమణ మహర్షిని ఒకరిట్లు ప్రత్నించిరి. "భగవాన్! మన సనాతన ఋఘల వలె మీరు కూడ పలుతావుల కేగి మీ సందేశముల నేల తెలుపరు?" రమణులిట్లనిరి, "నేనిట్లు చేయుట లేదని నీవెట్లు చెప్పగలవు?" వాస్తవమునకు రమణ మహర్షి ఎన్నడును తిరువణ్ణమలై దాటియుండలేదు. గాని వారు ధైర్యముగా తాము కూడ ఇతరులవలె వ్యాప్తి చేయుచున్నట్లు చెప్పియుండిరి. అది ఎట్లు సంభవము? చిత్రముగా కానవచ్చినను అది జరిగినది. పాల్[బౌన్ మెన్ అను ప్రసిద్ధ ఆంగ్లేయ జర్నలిష్టు రమణ మహర్షిని గూర్చియు, అతని సందేశముల గూర్చియు తెలుసుకొను తలంపులో తిమవణ్ణమలై వెళ్ళియుండిరి. వారే "పవిత్ర హిందూ దేశమున తమ పరిశోధన" (In Search of Secret India) అనెడి పుస్తకమున రమణ మహర్షిని గూర్చి ప్రపంచమున వ్యాప్తి యొనర్చినది. రమణ మహర్షి వారికి కబురుచేసి రప్పించలేదు. మహర్షికి వారంతకు పూర్వము తెలియనే తెలియదు. ఈ విధముగనే వ్యక్తి శాంతి విశ్వశాంతికి మూలమగుచుందును.

కావున ప్రధమమున మనము అనాసక్తతతో బంధరాహిత్యులమై మనలో శాంతి నెలకొల్పుకొనవలెను. తక్కిన దంతయు తనకు తానే లభించుచుందును.

£0! తత్సత్! £0!





### **శాంతి ఎచ్చట లభిస్తుంది?**

- శ్రీరమణ జీ, (పేమ సమాజం

తోటపల్లి కొండల ప్రక్కన యున్న శాంతి ఆశ్రమములో!!!

డ్రవంచానికి ఆదర్శనీయులు వరమవూజ్యత్రీ ఓంకార్ మహరాజ్ తమ శరీరమును తృణ్రపాయముగానెంచి ఆత్మ సాక్షాణ్కారము కొరకు కృషి చేసి, ఆత్మసాక్షాణ్కారమును పొంది వారు పొందిన అనుభూతిని ప్రపంచములో యున్న వారికందరకు పంచిపెట్టాలనే సంకల్పముతో శాంతి ఆడ్రమాన్ని 1917లో స్థాపించి స్వదేశ విదేశములలో ప్రచారము చేసి, అనేకమైన భౌతిక కష్టములనుభవించారు, దీనికి కారణం! ఆత్మ పరీక్ష, ఈ పరీక్షలో నెగ్గగలరా నెగ్గలేరా అన్నదే దైవసంకల్పము స్వామీ త్రీమహరాజ్ నెగ్గగలరు. నిరామయమైన తోటపల్లి కొండలలో 200 ఎకరముల విస్తీర్ణము గల పీటభూమికి ఒకరూపము దిద్దగలిగారు. ఫల వృక్షాలతో పుష్పవనాలతో సిద్దపురుషుల విగ్రహాలతో రకరకాల పక్షుల ఓంకార ధ్వనులతో ఎచ్చట నిలబడిన కూర్చున్నా ఓంకార శబ్దము వినిపిస్తూ యుంటుంది. సహజ ప్రశాంత నిలయం, శాంతి ఆడ్రముము. దీనికి అనుబంధ సంస్థలు విదేశములలోను, స్వదేశములోను కూడా నెలకొల్పి అనేకమంది భక్తులను తరింపజేస్తూ యున్నారు. శాంతి ఆడ్రమము పూర్తిగా అభివృద్ధి కాకపోవడానికి కారణం ఒకటి యున్నది ఏమనగా! శాంతిశుద్ధ సాత్వీక గుణము. కోరికలతో కూడుకున్నది రాజసము, యించుమించు ప్రపంచములోని ఆడ్రమాలన్ని రాజసముతో కూడుకున్నవే. తమోగుణముతో గూడిన మహత్తులను చూపడం ద్వారా ప్రజలకు వ్యామోహం కల్పించడం, ఆ వ్యామోహములో ప్రజలు పడి, వారి కోరికలు ఫరించాలని ఆడ్రమాభివృద్ధికి సహకారం అందజేయడం జరుగుతూ యుంటుంది. ఈ విధముగా ఆడ్రమాలు అభివృద్ధి పొందుతూ యుంటాయి.

అయితే ఈ శాంతి ఆడ్రమములో తమోగుణ రాజస మహత్ములు లేకుండా అందరిలోను పరమాత్మయున్నాడు. ఆయాత్మానుభూతిని ఎవరికి వారే పొందవచ్చును. అని ప్రపంచములో యున్న వారందరకు ప్రభోదిస్తూ యుంటారు ఓంకార్ స్వామీజీ.

ఆత్మసాక్షాత్కారమంటే సామాన్య విషయమా! అయినా వారి అనుభవాన్ని అతి సులువైన మార్గములో భక్తులకు భోదిస్తూ యుంటారు. స్వామీజా అజప గాయిత్రీ మండ్రాన్ని (అనగా "సోహం" సో, అనగా పరమాత్మ, హం, అనగా నేను – సో×హం–సోహం నేనే పరమాత్మను, (పతి జీవి జన్మించగానే నేనే పరమాత్మను అని మౌనముగా శ్వాస ద్వారా జపిస్తూనే యుంటుంది. మనలో యుండే మనస్సుకు మాత్రం తెలియదు. (ఆ మనస్సుకు తెలియజేయుటే రహస్యం) శ్వాస ద్వారా సర్వకాల సర్వాస్థలందు జపించమని బోధిస్తూ యుంటారు. ఆ మండ్రాన్ని సాధన చేసినవార్కి సంసార వ్యామోహం తగ్గి అమనస్ములై ఆత్మసాక్షాత్కారమునకు చాలా దగ్గరగా చేరగలరనేది సత్యం. అది సాధకుని దీక్షను బట్టి యుంటుంది ఫలితం.

సాధారణముగా స్వాములవార్లు పాదపూజలు చేయించుకొని కట్నాలు పుచ్చుకొని మంత్రోపదేశము చేస్తూ యుంటారు. ఓంకార స్వాములవారిని 43 సంవత్సరముల నుండి నేను ఎరుగుదును. ఈ నలుబది మూడు సంవత్సరములలో ఏ ఒక్కరి చేత పాదపూజ చేయించుకొని ధనమార్జించునట్లు కనిపించలేదు. అందువల్లే శాంతి ఆశ్రమము స్థాపించి సంవత్సరములు నడుస్తూ యున్నా తాబేలు నడకవలె నడుస్తూ యుంది. కుందేలు వలె పరుగెత్తలేదు. ఎప్పటికైనా తాబేలే విజయము సాధిస్తుంది అన్నది సత్యం.

ఇటువంటి ప్రహంతమైన స్థలము మన ఆంధ్రప్రదేశ్లో ఎక్కడా లేదనే చెప్పాలి. శాంతి ఆశ్రమము అభివృద్ధి పొందవలసినది చాలా వున్నది. శ్రీ ఓంకార్ స్వాములవారు అనుకున్న ప్రకారం అభివృద్ధి పొందినట్లయితే సర్వ ప్రపంచమునకు ఆదర్శనీయమైన ఆశ్రమముగా మారగలదు. శాంతిని కోరే అన్ని దేశాలవారు శాంతి ఆశ్రమాన్ని దర్శించి శాంతిని పొందగలరు.

శాంతి ఆశ్రమము స్థాపించుటకు మూల కారణం! ప్రపంచములో జాతిమత వర్గబేధములు లేకుండా సర్వతా నిండియున్న పరమాత్మను అందరు పొందుటకు హక్కు గలదని సాధకులకు కుటీరములు ఏర్పాటు చేసినారు.

అన్ని జన్మలకంటే మానవజన్మ ఉత్తమమైనది. ఈ జన్మలోనే మోక్షార్హత యున్నదని దైవజ్ఞులు అంటూ యుంటారు. దేవతలకు మోక్షార్హత లేదనియు వారి పుణ్యక్షయము క్షీణించిన వెంటనే భూలోకములో జారిపడతారని పురాణాలు ఫోషిస్తూ యున్నాయి. శాంతిని పొంది పరమాత్మను పొందాలనే కోరిక అందరికి యుంటుంది. అయితే శాంతిని పొందడానికి ఓ నిర్ణీతమైన స్థలమంటూ యుండాలి. అట్టి స్థలము శాంతి ఆడ్రమము.

మనము జీవించి యుండగానే మంచిపనులు చేసి పరమశాంతిని పొంది పరమాత్మను దర్శించాలి. గనుక ప్రపంచములోని ఆత్మసోదర సోదరీమణులందరు ముందుకువచ్చి ప్రపంచ శాంతిని కోరే శాంతి ఆశ్రమమును ప్రపంచశాంతి నిలయముగా రూపొందించగలమని ఆశిద్ధాం.

> హరి ఓం తత్సత్ ఓం ఓం శాంతి శ్వాంతి శ్వాంతిః

- \* పుతమనగా భగవదారాధన. ఈ సమస్థమైన చరాచర ప్రపంచమంతయు భగవంతుడే. జ్ఞానికి మతము, జీవితము ఒక్కబే.
- \* ఆత్మ ఒక మహాసముద్రము. ప్రతిజిందువు ఎంత అల్పమైనను సంపూర్ణమైన సాగరము కంటే భన్నము కానట్లే జ్ఞాని యొక్క ప్రతి ఆలోచన విశ్వమంతకు చెంబన కర్మగానగును.

## నేనెలగిన ఓంకార్ స్వామీజీ

## - శ్రీ కంభంపాటి రామశాస్త్రి (తారకం)

భారతదేశంలో ఒక మారుమూల 'శాంతి ఆశ్రమం' ఉన్నది. దేశ దేశాల నుండి ప్రజలు యాత్రికులుగాఆ ఆ పావన ప్రాంగణంలో నిరంతరం ప్రవేశిస్తుంటారు. భాష, భావం, దేశం, వర్ణం, ఆచారం, వాతావరణం, వీటిలో ఉందే వృత్యాసాలన్నింటిని స్మరించి దూరమనక, భారమనక, వ్యయ ప్రయాసల కోర్చి, గంపెదాశతో తోటపల్లి కొండల ప్రాంతానికి భిన్నరుచులు గల స్ట్రీ పురుషులు ఎందుకు పయనమౌతారు? ఆ ప్రదేశంలో ఉన్న ఆకర్షణ ఏమిటి? వింతలా, వినోదాలా, ప్రాచీన కళాఖందాలా, ఆధునిక కర్మాగారాలా, ప్రకృతి శోభలా, ప్రణయ విహారాలా, భూసారమా, భూగర్భ సంపదా? అక్కడ ఒక మహాఋషి సందర్శన బాగ్యం కొరకు, అక్కడ అనుభవానికి వచ్చే ప్రశాంత వాతావరణం కొరకు–అంతే!

స్వామి ఓంకార్కు 70 సంగలు నిండబోతున్నాయంటే ఆ శాంతి దూతను గురించి ఎన్నెన్నో విశేషాలు, వారి శిష్యులకు, పరిచయస్థులకు, భక్తులకు స్మృతి పధంలోకి రావడం సహజం. నేను ట్రహ్మ సామాజికుడను, గురువుల యందు మూధభక్తి అంధవిశ్వాసం ఉండే వారిలో నేనొకడిని కాను. స్వామీజీలో నన్నాకర్వించినదేమి? ఆధ్యాత్మిక విజ్ఞానంలో, సాధన సంపత్తిలో, భక్తి విశ్వాసాలలో మహోన్నత స్థాయికి చేరుకొన్న మహామహుల మార్గదర్శకత్వాన్ని, అనుభవ పూరితమైన డ్రబోధాలని అందరూ అంగీకరిస్తారు.

నేనెరిగిన స్వామీజీ గురుశుడ్రూష సహించరు, తామే సామాన్య మానవసేవ చేస్తామంటారు. ఎక్కువగా ప్రబోధాలు చెయ్యరు. తామే వింటామంటారు, వ్యర్థమైన వాక్యార్ధాలతో కాలం వృథా చెయ్యరు. అర్ధమయ్యే సామాన్య సంభాషణలో భక్తి మార్గాన్ని వ్యక్తపరుస్తారు. నిగూఢమైన సత్యాన్వేషణతో కాక, నిరాదంబరమైన జీవీతం, ప్రగాఢమైన విశ్వాసాన్ని ప్రకటిస్తారు. తానే గురువునని తానే చెప్పేదే వేదమనీ అనక, మహాత్ములందరు విన్నవించిన విషయాలన్నీ వినదగుని సమన్వయపరుస్తారు. శాంతి కొరకు కళ్లు మూసుకొనక, శాంతి కొరకు అహర్నిశలు పామరులచే కూడ ప్రపణవమంత్రం పలికిస్తారు. సమీపంగా చేరదానికి భయం గొల్పే మఠాధిపతిగా దూరం చెయ్యక దగ్గరగా చేర్చుకొనే తండ్రివలె శాంతి వెదజల్లుతూ అనాధలను, ఆశ్రితులను సమీపిస్తారు. ఆయనకు దేశం విదేశం అనే వివక్ష లేదు. ఆయన కొండమీద నుండగలరు. కోటలో నివసించగలరు. రాళ్లమీద నడవగలరు. కారులో వెళ్లగలరు. ఏకాంతంగా ధ్యానించగలరు. సమూహంలో ఉపాసన చెయ్మగలరు. కోయిల పాట విని, కొలనులో నీరు డ్రాగి ఉండగలరు. అన్ని అవస్థలలోను ఒక్కరీతిగా ఉండగల సాధకులాయన. స్వామీజీ ఆశ్రమం అనేకులకు ఆశ్రయం, భక్తులకు ఆరామం, దీనులకు నిలయం, ఆరోగ్యం కొరకు వైద్యాలయం, విజ్ఞానం కొరకు విద్యాలయం, పరమార్ధం కొరకు ప్రార్థనాలయం, ఆయన ఆశ్రమంలో అంగాలుగా జీవరాసులను ఆకర్పిస్తాయి. నెనెరిగిన స్వామీజీ. ఉపనిషత్సుక్తులనే, తన నిత్యజీవన వేదంలో నుంచి, అనుక్షణ నైతికానుభవాల నుంచి సేకరించి, మెల్లగా, చల్లగా ఉపదేశిస్తారు. అవి హృదయాలకి హత్తుకుంటాయి. కార్జ్ ర్లైస్ల, కంకరరాళ్లు, ముళ్లపొదలు, పాముపుట్టలు, మెకానిక్కులు, వంటవాళ్లు, ్డైవర్లు, రాజులు, రాణీలు, దొరలు, దొంగలు, పరిపాలకులు, తపోధనులు, అన్న అందరూ ఆయన కార్యవస్తువులే. ఆయన డ్రసంగ పాఠములే. నెనెరిగిన స్వామీజీ వంటి మహాసంసారి లేరు. స్వార్థనాశనమే ఆయన సన్యాసం. 'ఇక్కడే, ఇప్పుడే' భగవానుని చింతించడం, [పేమను ప్రసాదించడం. శాంతిని ప్రచారం చెయ్యడం, విశ్వాసంతో జీవించడం, ఇదే నేనెరిగిన స్వామీజీ మతం. అవని మీద కాళ్లు, ఆకాశంలో విహారం.

అనర్హుడనైన నేను అవ్యాజమైన ఆయన (పేమకు ఎంతో ఋణపడ్డాను. కేలుమోడ్చి. వారు శతాధిక వత్సరాలు ఆయురారోగ్యానందాలతో శాంతిని విరివిగా పంచి పెదుతూ వర్ధిల్లాలని భగవానుని ప్రార్థిస్తూ ఓంకార్జీకి ప్రణమిల్లుతున్నాను.

## శ్రీ గురుదేవులతో నా చిన్ననాటి కొన్ని జ్ఞాపకాలు

– శ్రీ కక్కిరాల ఆత్మారాం

నాకు 4 సంవత్సరముల వయస్సుప్పుడు మేము మా తాతగారింట పిఠాపురంలో వుండేవారము. శ్రీ స్వామీజీ హిమాలయముల నుండి సామర్లకోటలో అయోధ్యరామయ్యగారింటికి వచ్చినట్లు కబురు వచ్చుటచే నేను మా అమ్మగారితో రెండెడ్లబండిలో సామర్లకోట వెబ్బితిని. వెళ్ళగనే స్వామీజీ నన్ను ఆదరముగ దరికి తీసుకొని ఒడిలో కూర్చోపెట్టుకొని నుదిటిపై ఓంకారము డ్రాసి, హరేరామ నామము పఠింపచేసి ఎప్పుడూ రాంరాం అనుకోమని చెప్పారు. తరువాత భక్తులు కొందరు మీరు హిమాలయములకు వెళ్ళి దర్శన భాగ్యము లేకుండ చేయుటకన్న ఇచ్చటనే యుండి మీ సేవకు అనుగ్రహించమనిరి. ఒక భక్తుడు శ్రీ లక్ష్మణస్వామి ఈ స్థలము ఇచ్చుట జరిగినది. అప్పటినుండి తల్లిదండ్రులతో తరచు వచ్చేవాడిని ఇది అంతా అరణ్యము. తుప్పలు, ముళ్ళలో నుండెడిది. అప్పుడు దిమ్మలు కట్టిన మామిడిచెట్టు ఒక్కటే వుండేది. దానికి ఉయ్యాల కట్టుకొని వుండెడివారు. ఆ చెట్టుపై ఒక పొడుగు వెదురుపై కాషాయ జండా వుండేది. చాలా దూరము కనపడేది. రోడ్డు లేదు. పుంత మార్గమే. దుర్గాడ స్టేషను నుండి రెండెడ్ల బండిలో ప్రయాణము. ఆశ్రమపు బండి వుండేది. ఆ ఎడ్లకు రామలక్ష్మణులని పేరు. ఎంత గోతులయినా జాగ్రత్తగా తీసుకువచ్చేవి.

ఆశ్రమంలో స్వామీజీయే స్వయముగా త్రవ్వి రాళ్లు రప్పలు తీసి బాగుచేసెడివారు. సాయంత్రము ఆగుసరికి చేతులు బొబ్బలెక్కి రక్తము కారేది. మా అమ్మగారిని అందరు తల్లిగారు అనేవారు. ఆవిడ స్వామీజీ చేతులకు నూనె డ్రాసేవారు. [పతిదినము అదే దినచర్య. తరువాత నుయ్యి [తవ్వించి మొక్కలు పెంచారు. పువ్వుల మొక్కలన్న వారికెంతో ఇష్టము. ఎక్కడెక్కడినుండో తెప్పించి పెంచేవారు. ఎప్పుడూ ధనలోపము. కూలివాళ్ళకు ఇవ్వవలసిన డబ్బులేక కాలినడకన రాత్రి బయలుదేరి రాజమండ్రి వెళ్ళి తెల్లవారుసరికి నాన్నగారి నుండి డబ్బు, బియ్యము, పప్పులు తీసుకొని వచ్చెడివారు. మొదట ప్రార్థన మందిరం మా తల్లిదండ్రులు కట్టించారు. ఇప్పుడున్న సుశీల మందిరముకు ఇవతలగా ఒక కుంకుడు చెట్టు వుండేది. స్వామీజీ అక్కడే ఒంటిరాటపాకలో ఉయ్యాలలో వుండేవారు. ఆ రాటకు ఒక నల్లని త్రాచు చుట్టుకొన వుండేది. మా చిన్నతనములో పాములు యధేచ్ఛగా తిరుగుతూ కనబడేవి. ఎవరినీ ఏమి చేసేవికావు. ఇంక చెదలు అపరిమితము. స్వామీజీ బోధ విని లేచేసరికి చాపక్రింద చెద పురుగులు ఒకోసారి మా బట్టలు కూడ తినేసేవి.

తరువాత గుహకట్టారు. బ్రహ్మచారిగా నేను స్వామీజీ దగ్గరనే వుండేవాడిని. స్వామీజీ ఎప్పుదూ ద్రాసుకొనుచు, చదువుకొనుచు వుండేవారు. రాత్రి అంతా ఇంచుమించు అలాగే వుండేవారు. గంటలు తరబడి ధ్యానములో వుండేవారు. అక్కడ అరుగు మీద పడుకునేవారు. నేను వారి కాళ్ళ దగ్గర పడుకునేవాడిని.

కొంతకాలం నలుగురు బ్రహ్మచారులం వుండేవాళ్ళం. స్వామీజీ మమ్ములను క్రమశిక్షణలో వుంచేవారు. ఉదయం 4 గంటలకు లేచుట, ధ్యానము చేయుట చేసేవారము. డైరీ తప్పక బ్రాయించేవారు.

నానబెట్టిన పెసలు, గోధుమలు, పచ్చికూరలు తినేవాళ్ళము. కొంతకాలము తరువాత వంట చేసుకునేవాళ్ళము. ఒక్కొక్కసారి మర్నాటికి ఏమి వుండేది కాదు. స్వామీజీ రేపటికి ఒక బియ్యపు గింజ కూడ లేదు అంటే భయపడకండి దేవుడే చూస్తాడు అనేవారు. అలాగే మరుసటి రోజు ఎవరో ఆశ్రమ సందర్శనకు వచ్చుటో లేక పోస్టులో మనియార్దరు రావటమో జరిగేది.

స్వామీజీ ఎప్పుడు చాలా ధైర్యముగా వుండేవారు. తోటపల్లి కొండలలో ఒక గుహలో పిచ్చివాడనేవాడు వుండేవాడు. అతను ఆశ్రమ అభివృద్ధి చూడలేక స్వామీజీ అంటే ఈర్మ్మతో వుండేవాడు. అటువంటివాడు స్వామీజీని తన గుహలో వుండుటకు రమ్మనెను. మాకెవరికి ఇష్టము లేదు. కాని ఒక సాయంకాలము వెళ్ళారు. కాని మర్నాడు ఉదయమే రాలేదు. మాకు కంగారు. స్వామీజీని ఏమైనా చేసి వుంటాడను భయము అందోళనతో వుండగా చాలా ఆలస్యముగా వచ్చి "ఎందుకు అధైర్యము, చావు అనునది ఒకేసారి వచ్చును దానికి సిద్ధముగా నుండవలెను. దైవమును నమ్మినవానికి హాని కలుగదు" అని చెప్పారు. శ్యతువులను కూడా మిత్రులుగా చూచేవారనుటకు ఇది ఒక ఉదాహరణము. స్వామీజీ ఇంకా "బద్ధకము వుండకూడదని, ఏదో ఒక మంచిపని చేయాలని, ్రపతి ఉచ్ఛ్యాశ నిచ్ఛ్యాశలో దేవుని స్మరించాలని, ధ్యానము ముఖ్యమని" నుడివెడివారు.

ఆశ్రమం స్థాపించిన మొదటి రోజులలో స్వామీజీ మంత్రించి ఇచ్చిన జలముతో జబ్బులు నయమగుచున్నవని చాలామంది చుట్టు[పక్కలవాళ్ళు వచ్చేవారు. స్వామీజీ తేలును చేతిపైకి ఎక్కించుకునేవారు. తరువాత ఇవి మానివేసినారు. ఎందుకని [ప్రశ్నించగా ఇవి అన్ని సాధనలో వచ్చునని, మనిషి నీళ్ళపై నడచుట, ఆకాశములో ఎగురుట మొదలగు అనేక శక్తులు వచ్చునని, వాటికి లొంగిన పతనమేనని, వాటికి త్రొక్కి పైకి పోతేనే మోక్షమునకు, దైవ సాన్నిధ్యము చేరుట జరుగునని నుడివెడివారు.

స్వామీజీ రాజమండ్రి తరచు వచ్చేవారు. వంకాయలవారి వీధిలో ఇప్పుడు శ్రీరామ బాలభక్తి లైటరీ వున్న ఇంటిలో మేము వుండేవారము. ఒకసారి దసరా టైమ్లో స్వామీజీ మా ఇంటికి వచ్చారు. నేను నాయుడు స్కూలులో చదివేవాడిని. పిల్లలందరము దసరా పద్యములు చదువుతూ రోడ్డు పై అందరిండ్లకు వెళ్ళేవారము. ఒకరోజు ఇంటికి వచ్చేసరికి స్వామీజీ ఒరే రాముడూ నీమాట అందరికన్నా బాగా వినబడుతున్నదని అన్నారు. నేనంటే వారికంత ట్రీతి.

1924లో అమెరికా వెళ్ళే ముందు శ్రీ స్వామి రాజేశ్వరానంద మన ఆ్రశమములో వుండేవారు. నాకు ఇంగ్లీషు చదువుట మాట్లాడుట నేర్పారు. మేము అమెరికా వెళ్ళినప్పుడు ఆ్రశమము ఆయనే చూచుకొనేవారు. మదర్ మరియ, ఎండ్రికనులు ఫిలడల్ఫియాలో వుండేవారు. స్వామీజీ గురించి ఏదో పడ్రికలో చదివి ఉత్తర ప్రత్యుత్తరములు జరిపేవారు. వారికి సంతానము లేదు. స్వామీజీనే తమ సుపుత్రుడని అమెరికా రావలసినదని ఒత్తిడి చేసి అన్ని ఏర్పాట్లు చేసినారు. కావలసిన బట్టల దగ్గర నుండి ప్రయాణము ఖర్చుల వరకు పంపినారు. అప్పుడు స్వామీజీ నన్ను పంపమని మా తల్లిదండ్రులను అడుగగా వారు అంగీకరించి ప్రయాణ ఖర్చులు భరించినారు. అచ్చట 1 1/2 సంవత్సరములు మరియ ఆ్రశమంలో వున్నాము. మదర్ మరియ, ఎండ్రికన్ల గృహమును ఆ్రశమముగా స్వామీజీ ఉపయోగించెడి వారు వారమునకు ఒకరోజు క్లాసులు నడిపెడివారు. అక్కడి వారందరు వచ్చి స్వామీజీ బోధలు విని రోజూ

 $\overline{\mathbb{C}}$ రీ (వాసి తరువాత వచ్చినప్పుడు వారివారి ఆధ్యాత్మిక సందేహములను తీర్చుకొనెడివారు.

నేను హైస్కూలులో చదువుచుండగా సోదరి సుశీలగారు అమెరికా నుండి వచ్చినారు. అమ్మగారితో కొలంబో వెళ్ళి ఆమెను ఆశ్రమమునకు తీసుకువచ్చినాము. ఆమె (పేమ, దయాదేవత. మూగజీవులను కూడ ఎంతో (పేమగా చూచేవారు.

నేను స్వామీజీ, సుశీలగారితో కలసి ఉత్తరదేశములోని అనేక పట్టణములు చూచుకొనుచు కాశ్మీరు వెళ్ళితిమి. ఆ సందర్భములో జరిగిన ఒక సంఘటన. మేము రావర్ఫిండికి రైలులో 3వ తరగతిలో ప్రయాణము చేయుచుంటిమి. సుశీలగారిని కొంచెం సదుపాయముగా కూర్చుండబెట్టాము. ఒక స్టేషనులో చాలామంది ఆ పెట్టెలో ఎక్కారు. అందులో ఒక పంజాబి అతను మాతో ఆమె అలా కూర్చొనుటకు వీలు లేదని వారికి కూర్చొనుటకు స్థలము లేదని గొడవ చేసెను. వెంటనే స్వామీజీ తను లేచి అతనికి స్థలము ఇచ్చిరి. తరువాత కొన్ని కరపత్రములు ఇచ్చి బోధించిరి. అంత కోపముగా నున్న అతను స్వామీజీని క్షమాపణ కోరి మమ్ములను టికెట్సు రద్దు చేయించి సయాల్ కోటలో వారి బంధువుల ఇంటికి తీసుకువెళ్ళి 4 దినములు మంచి ఆతిధ్యము ఇచ్చి వారి కారులో జమ్ము తీసుకువెళ్ళిరి. వారే కాశ్మీరు రాజావారి మత గురువుల ఆతిధ్యము ఏర్పాటు చేసిరి.

స్వామీజీకి బహిరంగ సభలలో ప్రసంగించుట ఇష్టము లేదు. తమ వద్దకు భక్తితో వచ్చి చెప్పినది మననము చేసి ఆచరణలో పెట్టేవారంటేనే ఇష్టము.

ఒక జన్మదిన సందర్భమున నిర్వాణ మందిర శంకుస్థాపన జరిగినది. అప్పుడు నేను శ్రీ స్వామీజీతో ఇప్పుడు ఉన్న కుటీరములే ఖాళీగా ఉంటున్నవి ఇంకనూ ధనము ఖర్చు చేసి నూతన కుటీరములెందుకు ఆ ధనము అశ్రమము గురించి ప్రచారము చేయుటకు ఉపయోగించిన బాగుంటుందని అన్నాను. మా అమ్మగారితో శంకుస్థాపన జరిపించినారు. ధనము కుటీరము కట్టుటకు ఉపయోగించుట నాకు ఇష్టము లేనందున మా అమ్మగారు శంకుస్థాపన చేయుటకూడ నాకు ఇష్టము లేదు. కాని ఇప్పుడు ఈ అభివృద్ధి చూచిన తరువాత నా యొక్క సంకుచిత బుద్ధికి సిగ్గు పడుచున్నాను. వారి మనోభావం తెలియని అల్పుడను. ఈ లౌకిక ప్రపంచములో పడి స్వామివారి వద్ద వుండి సేవ చేయాలనే కోరికను తీర్చుకోలేకపోయాను.

ఓం. ఓం. ఓం.

#### GRARARARARA

తృబ్డి లేనితాలకి మానస్థిక వ్యధ్ తప్పదు. అది తప్పవలెనన్నచో దైవమును శరణు వేడి కబగినదానితో తృబ్జి చెంది శాంతిగ జీవించవలెను.

### చదువు - చదువు - చదువు

- శ్రీమతి గవరసాన సుభ్రద, U.S.A.

ఉదయం లేచిన దగ్గర్నుండి ప్రతి ఇంట – ప్రతి నోట మనం వినేది బిద్దలను శ్రద్ధగా చదవండి, కష్టపడి చదవండి. మీరు డాక్టర్లు కావాలి, ఇంజనీర్లు కావాలి, లాయర్లు కావాలి !! దేనికి ??

బిడ్డలను క్రమశిక్షణతో పెంచి చక్కటి వ్యక్తులుగా తీర్చిదిద్ది, కష్టపడి చదువుకోమనడంలో తప్పు ఏమి లేదు!

బిడ్డలకు లేచిన వెంటనే, "ఓం శాంతి" మంత్రం జపించడం ముందుగా నేర్పించాలి! సంవత్సరానికి ఒకసారి తోటపల్లి వెళ్ళి, మాతాజీ గారిని చూపించి, శాంతి మంత్రం జపిస్తే సరిపోదు! మనం ఇంటికి వచ్చాక కూడా మన బిడ్డలతో సాధన చేయించాలి.

మనం శాంతి మంత్రం జపిస్తూ, మన బిద్దలతో చేయించాలి. వారిని చేయమని, వారితో పాటుగా మనం కూడ ఓం శాంతి మంత్రాన్ని జపించాలి.

బిడ్డలకు ఉదయాన్నే లేవగానే ఒక గ్లాసు మంచినీళ్ళు తాగించాలి! తరువాత ఓం శాంతి మండ్రాన్ని 2 లేదా 3 నిగలు చేయించాలి. తరువాత 3 సార్లు సూర్య నమస్కారాలు చేయించాలి. తరువాత 10 నిగలు ధ్యానం చేయించాలి. ఇది బిడ్డల దినచర్యగా వుండాలి!!

Modern Technology సమాజానికి ఎంతవరమో, అంత శాపం కూడ. మనిషికి మనిషికి మధ్య కమ్యూనికేషన్ లేదు. ఏ టెక్నాలజీ అయినా తగినంతవరకు, అవనరం అయినంత వరకు ఉపయోగించుకోవాలి. యువతరం అశాంతితో అల్లాడిపోతుంది. న్యూక్లియర్ ఫ్యామిలీస్ వచ్చాయి. కుటుంబమంటే భార్యా – భర్త, పిల్లలు. (ప్రస్తుత కుటుంబ వ్యవస్థ అలా వుంది.

### నేటి యువకులే - రేపు నాయకులు

చక్కటి యువకులుంటే - చక్కటి నాయకులు తయారవుతారు.

తరిదండ్రులను బట్టి – బిడ్డలుంటారు.

Children are Mirrors of their Parents

Families represents Society

విద్యా వ్యవస్థ మారాలి. ట్రస్తుత విద్య ధనసంపాదనకే కేవలం ఉపయోగపడుతుంది. మనోవికాసానికి ఉపయోగపడదు. మనిషికి ధన సంపాదన అవసరం. లోకంలో బిడ్డలకు చదువు – ధన సంపాదనతో పాటుగా మానవత్వపు విలువలు కూడ నేర్పించాలి.

బిడ్డలకు ముందుగా ఇంట్లో వారితో, గౌరవంతో, దయతో ప్రవర్తించడం నేర్పించాలి. అలా పెరిగిన బిడ్డలు పెద్దయ్యాక తల్లి–దండ్రులను, భార్యా బిడ్డలను గౌరవంతో చూడగలరు.

₩Ж(128)ЖЖ

లోకంలో అతి కష్టతరమైంది బిడ్డల సంరక్షణ. తల్లిదండ్రులే వారికి ఆదర్శం. తరువాత మంచి

గురువు సన్నిధి కావాలి. బిడ్డల పెంపకంలో తల్లిదండ్రులు చాలా త్యాగం చేయాలి. బిడ్డలు చేయకూడదు. ఈ విధంగా మాట్లాడకూడదు. అనుకున్నవి ముందుగా వారు చేయకూడదు. దానికి చాలా త్యాగం, క్రమశిక్షణ కావాలి తల్లిదండ్రులకు!

వచ్చిన ఆదాయంలో ప్రతినెల కొంత దాన ధర్మాలకు కేటాయించడం బిడ్డలకు నేర్పాలి! అనాధ శరణాలయాలను బిడ్డలకు చూపించాలి. వివరంగా చెప్పాలి. దయా దానం కరుణ ఇవి ఇంటి నుండి మొదలు కావాలి!!

బిడ్డలను బయట ఆడుకోనివ్వాలి. వారు ఆటల్లోనే పాఠాలు నేర్చుకుంటారు. సంగీతాన్ని నేర్పించాలి. సంగీతం మనసును సున్నితం చేస్తుంది. శాంతి పట్రికలో వచ్చే శ్లోకాలను చదివి వినిపించి, వారితో చెప్పించాలి. దానివలన వారి ఉచ్ఛారణ బాగుంటుంది. ఆలోచన పెరుగుతుంది. తల్లిదండ్రులమనే అధికార భావం చూపించకూడదు. వారి మనసును అర్థం చేసుకొని, సున్నితంగా ప్రవర్తించాలి. స్నేహితులుగా మెలగాలి. అప్పుడు వారు సున్నితంగా వుంటారు. పిల్లలను కొట్టడం, కసరడం లాంటివి చేయకూడదు. వారి సున్నితమైన మనసు గాయపడుతుంది! బిడ్డలు దైవ స్వరూపులు, శాంతి ప్రియులు! భవిష్యత్తు వారిదే! మనది కాదు.

సమాజానికి మనమందించే అమూల్యమైన కానుక బాధ్యతతో, సేవా భావంతో, క్రమశిక్షణతో పెరిగిన బిడ్డలను! వారితో చక్కటి నవ సమాజం ఏర్పదుతుంది.

సర్వేజనా సుఖినోభవంతు!!

64.64.64.64.64.64.

## <del>త్రీ స్వామి ఓ౦కార</del> జీ

- బ్రహ్మాత్రీ సాంబమూర్తి, శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం

నేను సాంబమూర్తిని తేది 2–3–1993 సం.లో శ్రీ శాంతి ఆశ్రమమునకు వచ్చితిని. తేది 21.1.1995 ఫూజ్య శ్రీ స్వామి ఓంకార మహారాజ్ వారి శత జయంతి ఉత్సవములు. ఫూజ్యశ్రీ జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీవారు ది. 21.1.1995 ఉదయం 5 గంగలకు నన్ను పిలిచి ఫూజ్యశ్రీ స్వామి చిదానంద మహారాజ్ వారిచే శ్రీ ఓంకార స్వామీజీ వారి షోడశపచార పాదుకపూజ చేయించండి. అని చెప్పి ఫూజా విధానం పుస్తకము నా చేతికిచ్చారు. సద్గురు కరుణ వలన చాలా బాగా జరిగినది. భక్తులు 55 వేల మంది ఆశ్రమానికి వచ్చారు. ఆ రోజు నుంచి ఈ రోజు వరకు శ్రీ స్వామి ఓంకార జీ వారి పాదుక ఫూజ చేస్తూనే వున్నాను. అనేకసార్లు పాదుక ఫూజ చేస్తున్నప్పుడు శ్రీ స్వామీజీ మౌనంగా దర్శనం ఇస్తున్నారు.





## తీ తీ తీ ఓంకార స్వామికి సమర్పించిన సవచ్దోక సుమమాలిక

- శ్రీ కనమలూరు వేంకట శివయ్య, I.A.S.., Rtd.

శ్లోకం 1 : ద్రష్టు మిచ్చసి వైకుంఠం కైలాసం, బ్రహ్మ మందిరమ్ గచ్ఛ శాంత్యాశ్రమం భక్త్యా సర్వం త్వం తత్స పశ్యసి

మిత్రమా! వైకుంఠం, కైలాసం, సత్యలోకం చూడాలని ఉన్నదా! భక్తి భావంతో, శాంత్యాశ్రమం పో, అచట మూడు లోకాలు చూస్తావు

శ్లోకం 2 : శాంత్యాశమ వనేసంతి ఫలపుష్ప సమన్వితాః వృక్షాస్తే, స్వామిన్, పుష్ప ఫలానిచ దదత్య హో!

శాంత్యాశమంలో, పుష్ప ఫలములతో గూడిన చెట్లు ఉన్నాయి. ఆ చెట్లు, మన స్వామికి ఓంకార స్వామికి, నిత్యం పూలు పండ్లు సమర్పిస్తాయి.

శ్లోకం 3 : పికాశ్చ సంతి వృక్షాగ్ కూజంతా శ్చ సర్వదా ఓంకార స్వామి చారిత్రం తత్ర గచ్చ, చ – తత్ (శుదు

ఆ శాంతి ఆశ్రమంలోని చెట్లపై, కోకిలలు కూర్చొని, మధుర మధురంగా ఓంకార స్వామి గాధను గానం చేస్తున్నాయి. అచటకి పో, హాయిగా స్వామి గాధను విను.

శ్లోకం 4 : తద్వనే భూరుహే, పడ్రే లతాయం కుసుమ్నే పిచ ఓంకార స్వామినం పశ్య ధన్య స్వం భవసి ద్రువమ్

ఆ వనంలోని చెట్లలో, చెట్లలోని ఆకులలో, పూతీవెలలో, పూలలో సర్వాంతర్యామి అయిన ఓంకార స్వామి దర్శనమిస్తారు. పో, పోయి చూడు, తప్పక నీ జన్మ తరిస్తుంది. నీవు ధన్యుడవు అవుతావు.

శ్లోకం 5 : పర్మబహ్మాంశ సంజాతం వేద వేదాంత వేదినమ్ శ్రీ శాంత్యాశ్రమ ధాతారం



ఓంకార స్వామినం భజ

మిత్రమా! పర్మబహ్మ అంశలో పుట్టినవారూ, వేదములు, వేదాంగములు, వేదాంతము తెలిసినవారూ, శ్రీ శాంత్యాశమమునకు పుట్టుక నిచ్చిన వారూ అయిన ఓంకార స్వామిని పూజింపుము.

శ్లోకం 6 : యో భక్తా డ్రిత మందారం యో భక్తం పాతి సర్వదా భక్త సేవా నిమగృస్తం ఓంకార స్వామినం భజ

భక్తుల పాలిటి వరములూ, ఆడ్రయము ఇచ్చు మందారవృక్ష సమూహం, భక్తులను ఎల్లప్పుడూ రక్షించువాడూ, భక్తులకు సేవ చేయుటలో నిమగ్నుడూ, అయిన ఓంకార స్వామిని పూజింపుము.

శ్లోకం 7 : మహాజ్హానీ మహాభక్తు మహాగురుః మహాసుధీః కృపా శైవలినీ యస్త్వం ఓంకార స్వామినం భజ

సర్వము తెలిసినవారూ, మహా భక్తుడూ, గొప్ప గురువూ, గొప్ప పండితుడూ, దయానిధీ అయిన ఓంకార స్వామిని పూజింపుము.

శ్లోకం 8 : సత్యమేవ ధనుర్యస్య ధర్మోయస్య శరఃఖలు అధర్మఘ్నః సదా యస్తం ఓంకార స్వామినం భజ

సత్యమును విల్లుగా కలిగినవాడూ, ధర్మమును బాణముగా కలిగినవాడూ, ఎల్లప్పుడూ అధర్మమును ధ్వంసం చేయువాడూ అయిన ఓంకార స్వామిని పూజింపుము.

శ్లోకం 9 : త్రికాలజ్ఞం గుణాతీతం స్థిత ప్రజ్ఞంచ, యోగినమ్ లోక సంక్షేమ కర్తారం ఓంకార స్వామినం భజ

జరిగినదీ, జరుగుచున్నదీ, జరుగనున్నదీ తెలిసినవాడు. తామస, రాజస, నత్త్వ గుణములను అధిగమించినవాడూ, సుఖ దుఃఖములకూ, చలి, వేడిమి – ఇలాంటి ద్వంద్వములకు అతీతుడూ, లౌకిక భోగములను విసర్జించిన యోగీశ్వరుడూ, లోకమునకు శాంతి భద్రతలు చేకూర్చువాడూ అయిన ఓంకార స్వామిని పూజింపుము.

# మధుర <u>స్</u>త్రతులు

- శ్రీ వింజమూరి రాధాకృష్ణ, కాకినాడ.

అత్యంత మధురాతి మధురమైన సంఘటన 1953 సంవత్సరం ఆగస్టు నెలలో జరిగింది. నాకు 10 సంవత్సరముల వయసు. గోదావరికి ఉధృతంగా వరదలు రావడం వల్ల రైళ్ళ రాకపోకలు పూర్తిగా స్తంభించిపోయాయి. మా అదృష్టవశాత్తు స్వామీజీ మాతృ ఆశ్రమంలోనే ఉన్నారు. వారితో సన్నిహితంగా గడిపే అదృష్టం లభించింది. ఒకరోజు సత్సంగంలో 'సుఫ్వు శాంతి ప్రార్థన చెప్పు' అని నాకు మహాదవకాశం ఇచ్చారు. తన్మయత్వంతో రోజూ చేసే ఆ ప్రార్థన చేసి ఇంకా చాలా ఉన్నాయి చెప్పనా అని అమాయకంగా అన్నాను. వారు నవ్వి సరే కానియ్ అని సంజ్ఞ చేశారు.

భగవద్గీత 15వ అధ్యాయం ప్రార్థనగా చేశాను. స్వామీజీ ముచ్చటపడి దగ్గరకు తీసుకున్నారు. ఇప్పటికీ ఆ సంఘటన తలుచుకున్నప్పుడు ఈ జన్మ ధన్యమైనది అనిపిస్తుంది. ధృవుడు భాగవతంలో శ్రీ మహావిష్ణవు స్పర్యలో బహుశ ఇట్టి అనుభూతే పొంది ఉంటాడు అనిపిస్తుంది. అందుచేతనేమో పెద్దయ్యాక స్వామీజీతో మా కుటుంబ అనుబంధం మరింత అర్థవంతమైంది. శాంతి పత్రిక చదవడం, స్వామీజీ నుంచి ఆదేశాలు అందుకుని అమలు పరచడం వంటివి వానిలో కొన్ని. ముఖ్యంగా ఆనాటి కార్యదర్శి రాజుగారు స్వామీజీ ఆదేశాలు చీటి రూపంలో తెచ్చేవారు. పేదపిల్లల్ని కాలేజీలో చేర్చడం, వారి గురించి ప్రత్యేక (శద్ధ వహించడం, ఆశ్రమం నుండి కాకినాడ వచ్చిన స్వాములని స్వామీజీ ఇతర భక్తుల ఇంద్లకు గాని పోవడం లాంటి సేవలు ఎంతో ఆనందాన్నిచ్చేవి.

1975 సంగల్లో ఈ సంఘటన జరిగింది. మా కుటుంబమంతా ఆశ్రమం వెళ్ళాము. వేసవికాలం మామిడి, జీడి మామిడితో చెట్లన్నీ ఆహ్లాదంగా ఉన్నాయి. సాయంత్రం సత్సంగం అయింది. ఆశ్రమంపై తీసిన 16 ఎంఎం ఫిల్ము కూడా చూచి, అందరం జయ జయ రామకృష్ణ హరి ఓం... అంటున్నాము. అందరం వరుసలో స్వామీజీ స్వహస్తాలతో ఇచ్చే [పసాదం ఆనందంగా స్వీకరిస్తున్నాం. స్వామీజీ ముందు ఆశ్రమంలో మిగల ముగ్గిన పనసతొనలు అరటి ఆకు నిండాపోసి ఉన్నాయి. అందరం పనస తొనలు అందుకుంటున్నాం. భక్తులు వందమందిపైనే ఉంటాం. అందరికీ పనసతొనలిస్తున్న స్వామీజీ హఠాత్తుగా అది ఆపి మా అమ్మగారికి మాత్రం [పక్కనే ఉన్న సీసాలోని కలకండ ఇస్తూ "సంతోషమే కడా!" అన్నారు. అమ్మ కళ్ళు చెమర్చాయి. గదికి వచ్చాక మహానుభావుదురా, [పత్యక్ష దైవంరా స్వామీజీ అంటూ ఎంతో ఉ ద్వేగ భరితురాలైంది. "ఈ రోజు నేను మనసులో స్వామీ ఏమిటీ పరీక్ష నాకు అనుకున్నా" ఎందుకంటే పనస నేను కాశీలో వదిలేశాను. ఏం చెయ్యాలి? ఆయనకున్న సమదృష్ఠి స్థాయి మనం అందుకోలేం. నా మానసిక మొర విని స్వామీజీ నాకు మాత్రం కలకండ ఇచ్చి నన్ను ధన్యురాలిని చేశారు!! అన్నారు. స్వామీజీ ఒక MISTIC YOGI.

జీవన్ముక్త: స్వామి రామానంద తీర్థ వంటివారు స్వామీజీని 'జీవన్ముక్తుని'గా భావించారు. ఇందుకు నాకూ వేలాదిమంది భక్తులకు ఒక అనుభవం కలిగింది. అది 1980వ సంవత్సరం. నేను పైందా వారి కాలేజీలో లెక్చరరుగా ఉన్నాను. మా కళాశాల అధ్యక్షులు శ్రీ రామకృష్ణమూర్తి గారు ధార్మికులు, ఆధ్యాత్మిక కార్యక్రమాలు ఎన్నో నిర్వహించే విశ్వ హిందూ పరిషత్ అధ్యక్షులు. వారి అధ్యక్షతన కాకినాడలోని ఆనందభారతి మైదానంలో 15వ అఖిలాంధ్ర సాధు పరిషత్ మహాసభలు జనవరి 25, 26, 27 తేదీల్లో వైభవంగా జరిగాయి. స్వామీజీని ఒకరోజు ప్రసంగం చేయవలసిందిగా సాధు పరిషత్ వారు కోరారు. స్వామీజీ అయిష్టంగానే 'సరే' అని చివరకి అంగీకరించారు. శ్రీ బద్రీ నారాయణ లునానీ కార్యదర్శిగా ఉన్నారు. ఆయన స్వల్ప అస్వస్థత వల్ల సంయుక్త కార్యదర్శిగా ఆ సభ నిర్వహణ బాధ్యత నాపై పడింది. మధ్యాహ్నం 3 గంగలకు స్వామీజీ ప్రసంగం. నేను "ఇప్పుడు శాంతాశ్రమ వ్యవస్థాపకులు శ్రీశ్రీశ్రీ స్వామి ఓంకార్జీ మహారాజ్ తమ దివ్యాశీస్సులని మనకు ఇస్తారు" అని ప్రకటించా. వేదిక పై నున్న అనేకమంది స్వాముల మధ్య దివ్య తేజస్సుతో వెలిగిపోతున్న జ్రీ ఓంకార స్వామిపై వేలాది కళ్ళు తిరిగాయి. అందరూ చెవులు రిక్కించుకొని ఆతృతగా స్వామి అమృతవాక్కు వెలువరిచే దివ్య సందేశం కౌరకు చకోర పక్షుల్లా ఎదురు చూస్తున్నారు. గాధమైన నిశ్శబ్దం, పిల్లా, పాపా ఉన్నా గానీ చీమ చిటుక్కుమంటే వినిపించేంత నిశ్శబ్దం. అంతా ప్రశాంతత, క్షణాలు నిమిషాలూ దొర్లిపోతున్నాయి. స్వామీజీ అనట్టు కాలం ఆగదుగా అదే నిశ్శబ్దం... ప్రశాంతత. సుమారు 10 నిమిషాలు గడిచిపోయి ఉంటాయేమో తెలీదు. స్వామీజీ ప్రక్తునే ఉన్న పెద్దాపురం ఓంకార స్వామి నెమ్మదిగా మన స్వామీజీ చెవిలో "స్వామీజీ మీ ప్రసంగానికై అందరం ఆతృతగా ఎదురుచూస్తున్నాం" అని గుర్తు చేశారు. ఈ సన్నివేశం తలుచుకున్నప్పుడల్లా అనిర్వచనీయమైన ఆనందానుభూతి కలుగుతుంది. స్వామీజీ సచ్చిదానందానుభూతిలో బ్రహైక్య భావనలో ఉంటారు. అది వేదికైనా ఆయన మందిరమైనా ఆయనకు ఒకటే. వేలాదిమందిని మేము చూస్తున్నాం. ఆయన దృష్టి వేరు. తరువాత నిశ్శబ్ధాన్ని ముగిస్తూ స్వామీజీ నెమ్మదిగా ప్రణవనాదం చేసి "నా మౌనాన్ని అర్థం చేసుకోండి. నా మాటలూ అర్థమౌతాయి. ఎవరు మాటలాదాలి? ఎవరితో మాట్లాదాలి. "ఏకమేవా ద్వితీయం" అని ప్రారంభించి 'సోహం'పై కొద్దిసేపు ప్రసంగించారు. వారిది అత్యున్నత స్థాయి అని గ్రహించే శ్రీరామానంద తీర్థ "స్వామీజీ మీరున్న ప్రపంచం వేరు. దానిలోనే మీరుండండి" అన్నారు. అంతటి అద్వెత స్థాయికి ఎవరు చేరగలరు. ఏ రమణ మహర్షివంటి వారో తప్ప. ఇలాంటిదే ఒకసారి ಆದಿವಾರಂ ಎಲಿಮಿಂಟರಿ ಸ್ಕ್ರಾಲ್ಲ್ ఉದಯಂ ಜರಿಗೆ ಸತ್ಸಂಗಂಲ್ ಅಂದರಂ "ಜಯ ಗಣೆಕ ಜಯ ಗಣೆಕ" ಅನಿ భజన చేస్తున్నాము. 5 సంగల వయసున్న మా అబ్బాయి నా ఒళ్ళో కూర్చుని కొంచెం కునుకు తీస్తున్నాడు. నేను తట్టి భజన చెయ్యి అన్నాను. వాడు నెమ్మదిగా "స్వామీజీ నిద్రపోతున్నారు" అన్నాడు అమాయకంగా. అర్ధనిమీలిత నే[తాలతో కేవలం భౌతిక శరీరం మాత్రమే ఇక్కడ ఉండి, ఆ బ్రహ్మైక స్థితిలో ఉన్న స్వామీజీని చూచినపుడు "సర్వశక్తి పనిచేయుచున్నది. జీవుని విశ్రమింపనిమ్ము" అనే దానికి ఆయన సజీవ ఉదాహరణయే అనిపించింది. ఒకసారి సాయం సంధ్యవేళ ఒక సేవకుడు వచ్చి "స్వామీజీ మోటారు చెడిపోయింది. నీళ్ళు రావదం లేదు" అన్నాదు. స్వామీజీ నిశ్చలంగా శరభవరం/కత్తిపూడికి మనిషి వెళ్ళాదా అన్నారు. అతడు "పంపించాము సరైపోతుంది" అన్నాడు. అంతకు రెండు రోజుల ముందే నాకు కాకినాడలో ఈ సమస్యే వచ్చింది. నేను మూర్ఖంగా అజ్ఞానంతో "స్వామీజీ మీకు కూడా ఈ బాధలు తప్పవా! అన్నాను. ఆయన జవాబుగా ఇచ్చిన చిరునవ్వు నా కళ్ళకి కట్టినట్టు నేటికి కనిపించి సేద తీరుస్తుంది. నా అజ్జానాన్ని దివ్వెగా పటాపంచలు చేస్తుంది. బాధలు అందరికీ ఒకటే! నువ్వు పద్ద బాధ 'నీ' కోసం. నేను పడే బాధ 'మీ' కోసం. అమ్మ, పిల్ల, పాపలతో వచ్చావు కదా! ఇలా ఎంతమంది ఆశ్రమ వాసులున్నారు. రేపు ఉదయం నీళ్ళు రాకపోతే ఎన్ని ఇబ్బందులు పడతారు?" అన్నారు. నిజమే స్వామీజీకి నీళ్ళ కొదవేమిటి?

<del>64646464646</del>

## నాకు తెలిసిన ఓంకార స్వామి

### - శ్రీ యాసరపు సత్యనారాయణ

ఓంకారస్వామి వారి పాదపద్మములకు ప్రణామములు అర్పిస్తూ, నా బాల్యము నుండి శ్రీ స్వామి సన్నిధిలో పెరిగాను. నాకు చిన్ననాటి నుండి 4 గంగలకు లేవడం అలవాటు. ఎప్పుడు లేచి చూచినా స్వామివారు ఏదో ఒకటి బ్రాస్తు ఉండేవారు. ఆ రోజులలో ఆశ్రమములో విద్యుత్ కాంతులు లేవు. కాని స్వామి తపస్సు ఫలితము యొక్క ప్రభావంతో తేజోవంతమైన వాతావరణం వలె ఉండేది. ఈ ఆడ్రమము ఇక్కడ వెలియదం మన పూర్వపుణ్యము. ఆయన డ్రమ అంతయింతయని చెప్పలేము. ఈ ఆశ్రమం పెద్ద పెద్ద గుబురు పొదలతో ఉండేది. దీనిని పరిశుభం చేయించి, నిత్యం ఆశ్రమం గురించి పరితపించేవారు. పనిచేసేవారు అంటే స్వామికి అమితానందం.

నిత్యం కొండ ప్రక్కన శివాలయం ఉన్నది. ఆ గుడివద్దకు రోజు ఆయనతో పాటు మమ్ములను తీసుకు వెళ్ళేవారు. ఆయన నిరంతరం ధ్యానపరులు. ఉదయం 6 గం॥లకు వెళితే 9 గం॥లకు తిరిగి వచ్చేవాళ్ళం. ఎవరైనా భక్తులు వచ్చి స్వామిని దర్శించి వెళ్ళేటప్పుడు 3 సార్లు ఓంకారం జపించి, రాం రాం అంటూ ఆశ్రమము చూసి వంటశాల దగ్గర ఫలహారం తీసుకొని వెళ్ళమనేవారు.

స్వామివారికి అన్నిమతాలు సమానమే. కృష్ణ పరమాత్మ విగ్రహం – వేదాల సారాన్ని, క్రిస్తు విగ్రహం ఓర్పు-శాంతిః సహనంగా ఉండాలని, బుద్ధ విగ్రహం - ఎంత రాజకుమారుడైనా విరాగియై ధర్మాచరణ చేయాలని. గాంధీజీ విగ్రహం – ఎల్లప్పుడు సత్యవ్రతుడై నిత్యము మెలగవలెనని, ఆ విగ్రహాలను చూసి మానవాళి మసులుకుంటారని స్వామీజీ మార్గం చూపించారు.

6464646464646

### ಒಂಕಾರನ್ವಾಮಿ ಆ ಹಯಾಲು

### – శ్రీ వై.ఎస్.ఎన్. మూర్తి

ఓంకారస్వామి ఆశయం, జీవాత్మ పరమాత్మ లయం సిద్దించటానికి సర్వమానవులకు శాంతి ఆడ్రమ స్థాపన, ముముక్షులకు శాంతి ప్రార్థన. ఆత్మయొక్క ఉనికి, విశ్వ జ్ఞానానికి ఎంతో తేజస్సు, ఓజస్సు కలిగిస్తుంది. శాంతి ప్రార్థన అర్థం జీర్ణించుకుని, ఓంకార ఆనందమయ ఆత్మ స్వరూపాన్ని అనుభవించాలని, ఓంకార స్వామి శాంతి ప్రార్థనను ప్రసాదంగా యిచ్చారు.

గీతలో శ్రీకృష్ణ పరమాత్మ చెప్పినట్లు, జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీ కర్మయోగులు, అనాసక్తిగా, సదా ఓంకార స్వామి కర్తవ్య కర్మను ఆచరిస్తూ, ముముక్షువులను ఆర్తులు అక్కునజేర్చి, ఆత్మ జ్ఞానాన్ని, అలసిన జీవాత్మలకు, ఆనందాన్ని అందిస్తున్నారు. జనకుడు మొదలైనవారు చిత్తశుద్ధిని కర్మయజ్ఞం వల్లే ముక్తిని పొందారు. ్రశేష్టులైన వ్యక్తుల ఆచరణ వలనే శాంతి ఆశ్రమము ఎల్లకాలం ట్రహ్మ విద్యాకేంద్రంగా భాసిల్లాలని ఆశిస్తూ ...

SUSCESSES SUSCESSES

## **శ్రీ శాంతి ఆశ్రమంతో నా అసుబంధం**

- శ్రీమతి ఇందిర

పూర్వాశమములో డ్రీ శాంతి ఆడ్రమములో తొలి గురుకుల బాలికల 5 గురిలో ఒకరినైన నా పేరు ఇందిర. నా తొలి ఆధ్యాత్మిక గురువు డ్రీ ఓంకారస్వామివారు. ఆనాడు మేము 5 గురమే స్వామివారి శిక్షణలో ఉండేవారము.

స్వామీజీతో మా అనుభవాలు చిన్ననాటివే అయినా తక్కువ కాలములోనే మా జీవితాలలో ఆధ్యాత్మిక పునాది స్వామివారి శిక్షణలోనే పడిందని నేను ఎల్లప్పుడూ తలంచుకుంటాను.

7, 8 సంగల మధ్య వయస్సులో నేను శాంతి ఆశ్రమంలో ఉన్నట్లు గుర్తు. అప్పటికి అక్కడ ఉన్న ఎంతోమంది సాధకులతో మాకు మంచిమాటలు, మంచి పనులు, మంచి శ్లోకాలు, మంచి పాటలు నేర్పించేవారు. తోటపల్లి ఆశ్రమ బ్రాంచి విశాఖపట్నము కూడ స్వామీజీతో పాటు మమ్మల్ని తీసుకొని వెళ్ళేవారు. మాకు స్వామి స్వయంగా సముద్రములో ఈత నేర్పించేవారు. కైలాసగిరి ఆశ్రమము స్వామితో నడచి సునాయాసంగా ఆ కొండపైకి ఎక్కేవారము. అవన్నీ మాకు తీపి గుర్తులుగా తలంచుకుంటాము.

స్వామీజీ మా ఆట పాటలను కూడ గమనిస్తూ ఉండేవారు. ఇసుకలో గూళ్లు కట్టి పిచ్చి మొక్కలతో అలంకరిస్తూ, ఆదుకుంటూ ఉన్నప్పుడు స్వామివారు కూడ కొన్ని మొక్కలు అందిస్తూ అవి అమర్చుకుంటూ ఉంటే చూసి చాలా ఆనందించేవారు. మరునాడు వారు డ్రాసే వ్యాసాలలో ఆ సందర్భాలు కనిపిస్తూ ఉండేవి. మా పుట్టినరోజు వస్తే మమ్మల్ని విష్ చేసిన పిమ్మట రకరకాల పండ్లతో, చాక్లెట్స్, డ్రెడ్రూట్స్, పెన్నులు, పెన్సిల్స్, పుస్తకాలు ఒక చక్కటి బాస్కెట్ అందంగా అలంకరించి, అవి ఒక్కొక్కటిగా ఓపెన్ చేసి చూడమనేవారు. అవి ఒక్కొక్కటిగా విడదీసి చూసుకొని ఎంతో ముచ్చటపడే మమ్మల్ని చూసి స్వామీజీ ఎంతో ఆనందించేవారు.

స్వామివారు భోజనము చేసే సమయములో మేము ఆ పరిసరాలలో ఉంటే గోధుమ అన్నం, కూరలు కలిపిన ముద్దలు మా చేతిలో పెట్టేవారు. ఆ ప్రసాదము ఎంతో రుచికరముగా ఉండేది. ఇవన్నీ ఒక దివృమైన అనుభూతిగా ఎల్లప్పుడూ తలంచుకుంటూ ఉంటాను.,

్రీ రాజుగారి క్రమశిక్షణ, శ్రీ జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీవారి ఆలన పాలన, శేషమ్మగారి ఆహార సదుపాయములతో మేము కొంతకాలము శాంతి ఆక్రమములో పెరిగినాము. తదుపరి తిరిగి మా తల్లితం[దుల వద్దకు వచ్చేసి కౌమార, సంసార జీవితములతో కొంత ఆక్రమ జీవితానికి దూరమయినాము. కాని ప్రస్తుతము మేము సీనియర్ సిటిజన్స్ అయి ఎన్నో జీవితానుభవాలతో గడిపినవారమే అయినా ఒక్కసారి శ్రీ శాంతి ఆక్రమముతో అనుబంధము ఉన్నవారమెవరైనా మా ఆక్రమము అనే భావనతోనే ఉండటము శ్రీ స్వామీజీ (పేమానుభవాల దివ్యానుభూతిగా భావిస్తూ ఉంటాము.

ఎందరో మహానుభావుల ఆధ్యాత్మిక ఉపన్యాసాలు, నిత్యము సత్సంగాలు, ప్రార్థనలు జరుగుతూ సహజ ప్రకృతి సౌందర్యాన్ని ఆస్వాదిస్తూ గడపి ఎంతో శాంతితో తిరిగి రాగలిగే ప్రదేశము మన శ్రీ శాంతి ఆశ్రమము అనుట అతిశయోక్తి కానే కాదు.



## సద్దురు పరబ్రహ్మణే నమః

- శ్రీరాంజీ మాష్టారు, విశాఖపట్నం.

శాంతి ఆశ్రమ శతాబ్ధి ఉత్సవంలో అందరం పాల్గొని శాంతి ప్రార్థన చేస్తూ విశ్వశాంతి కోసం ఓంకారుల పాద పద్మములను ధ్యానం చేసే భాగ్యం కలగడం మా పూర్వజన్మ పుణ్య ఫలం. స్వామి ఓంకారులు తను శాంతిని పొంది అందరిలో తననే దర్శించి వారి ఆనందమే తనకు శాంతి సుఖముగా భావించి శాంతి ఆశ్రమమున స్థాపించారు. 1917లో వారు స్థాపించిన శాంతి ఆశ్రమము సంసారమనే ఎదారిలో నీటి కోసం తాప్రతయపడే బాటసారులకు నీటిని – నీడను ఇచ్చే చెట్టు సూర్యతాపము పోగొట్టి ఆశ్రయం కర్పించినది, నీటిచెలమలాంటిది శాంతి ఆశ్రమం. అచ్చట ఆశ్రయం పొందిన నేను 1977లో హిందీ ఉపాధ్యాయునిగా చేరాను. వాల్తేరు ఆశ్రమం ప్రశాంత వాతావరణం. ఆశ్రమ పాఠశాలలో 7వ తరగతి వరకు విద్యార్థులు ఉన్నారు. చుట్టూ పెద్ద పెద్ద వృక్షాలు రావి, మర్రి, మామిడి, వేప వృక్షాలు. దగ్గరలోనే సాగర తీరం. ప్రతిచెట్టు కొమ్మలకు తెలుగు, ఇంగ్లీషు భాషలలో దివ్యమైన సూక్తులు వాటిని చదువుతూ వుంటే, ఆ చెట్లే మనకు ఆ సూక్తులు బోధిస్తున్నాయన్న అనుభూతి కలిగింది నాకు. 250 సూక్తులు వాటిని నేను బ్రాసుకుని, ప్రతిలోజు సూక్తులు చదివి, వానిని జీవితంలో ఆచరణలో పెట్టి దాని ఫలితంగా స్వామి వారు బోధించిన శాంతిని అనుభవిస్తూ సంకీర్తన – శాంతి ప్రార్థనతో జీవితం సాగిస్తున్న సాధకుడను.

నేను 10,000 (పదివేల సార్లు) శాంతి ప్రార్థన లెక్కపెట్టి చేశాను. తర్వాత లెక్క పెట్టడం మాని వేసి, నేను శాంతి ప్రార్థన చేస్తూ పదిమందితో చేయిస్తున్నాను. స్వామి వారి 'మౌనఫు ఘడియలు' ప్రార్థనలు చేస్తూ మా భక్త బృంద సభ్యులందరు ఆశ్రమ సేవలో పాల్గొని శాంతి – సౌఖ్యములు పొందాము.

సాధకుడా! వ్యక్తి శాంతి లోకశాంతికి పునాది. నీ కుటుంబమును "శాంతి కేంద్రము"గా మార్చుము. అన్న స్వామీజీ సూక్తిని 40 ఏళ్ళుగా ఆచరణలో పెట్టి దాని ఫలితముగా శాంతిని పొంది ప్రశాంత జీవితము గడుపుచున్న వ్యక్తిని. నాలాంటివారు చాలామంది ఉన్నారు. మా బృందములో మరికొన్ని స్వామీజీ సూక్తులు.

పని చేయవానికి తినే హక్కు లేదు. ప్రార్థన చేయనివానికి జీవించే హక్కు లేదు. ఈ సూక్తులను పదిమందికి ప్రచారం చేస్తూ శాంతి ప్రార్థన వారితో చేయిస్తూ ఉన్నాము. 100 గ్రామాలలో శతాబ్ధి ఉత్సవ సందర్భంగా శాంతి ప్రార్థన కేంద్రాలను ఏర్పాటు చేస్తామని మా బృంద సభ్యులు శ్రీ మాతాజీ వారి ఆశీస్సులు కోరుతూ...





## భూతల స్వర్గం కోటగిలి త్రీ శాంతి ఆడ్రమం

- **శ్రీ మేళ్ళచెర్వు వీరాంజనేయులు,** నరసరావుపేట

తమిళనాడులోని నీలగిరి పర్వత (శేణులలో 3 ముఖ్య పట్టణాలు (హిల్ స్టేషన్స్) ఉన్నాయి. 1. ఉదక మండలం (ఊటీ) 2. కూనూరు 3. కోటగిరి. సముద్ర మట్టానికి సుమారు 6,800 అడుగుల ఎత్తులో కోటగిరి వున్నది. పచ్చని తేయాకు తోటలు, జామాయిల్ చెట్లు (యూకలిష్టస్), సతత హరితముల వలె 365 రోజులు చల్లని (ప్రదేశం ఊటీ కంటే చల్లని (ప్రదేశం. ఊటీ కంటే జీవన వ్యయం (కాస్ట్ ఆఫ్ లివింగ్) చాలా తక్కువ. (ప్రతి 10 నిమిషములకు ఊటీ వెళ్ళదానికి, (ప్రతి 15 నిమిషములకు కూనూరు వెళ్ళదానికి, (ప్రతి 30 నిమిషాలకు కొండ (కింద ఉన్న మెట్టపాలెం వెళ్ళదానికి బస్సు సౌకర్యం ఉంది. ఊటీకి 27 కి.మీటర్లు, కూనూరుకు 22 కి.మీ., మెట్టపాలానికి 32 కి.మీ. దూరంలో కోటగిరి వున్నది.

కోటగిరి శాంతి ఆశ్రమంలో స్వామీజీ నెలకొల్పిన ప్రాథమిక పాఠశాల ఉచిత విద్య అందించాలనే తలంపుతో ఏర్పడింది. మాతాజీ దాని అభివృద్ధి కొరకు నాడెంతయో కృషి చేశారు. నేడు విశ్వశాంతి మెట్రిక్యులేషన్ పాఠశాలగా కేవలం కోటగిరి ప్రాంతమే కాకుండా నీలగిరి జిల్లాలో మొదటి (శేణిలో తమిళనాడు రాష్ట్రంలో పేరు ప్రఖ్యాతులు పొందింది. ఎల్.కె.జి. నుండి మెట్రిక్యులేషన్ వరకు కంప్యూటర్, తదితర అధునాతన విద్యను బోధిస్తున్నారు. విద్యార్థులకు ఇక్కడ సీటు దొరకడం చాలా కష్టం. లభించినవారు మంచి మార్కులతో ఉత్తీర్ణులై వారి భవిష్యత్తను తీర్చిదిద్దుకుంటున్నారు. భారతదేశంలో నేడు యోగ గురించి ప్రచారం జరుగుతున్నది. కానీ, మొదటి నుండి యోగ & మెడిటేషన్ (ధ్యానం) జరగటం ఈ పాఠశాల ప్రత్యేకత. ఈ పాఠశాల అభివృద్ధికి దాతల విరాశాలు, చక్కటి అధ్యాపక సిబ్బంది ముఖ్యంగా శ్రీమాన్ సాయిబాబా సి.ఎ. గారి నిరంతర కృషి కారణమని చెప్పడానికి సందేహం లేదు.

ఆ రోజులలో కోటగిరి ఆశ్రమంలో వసతులు అంతంతమాత్రంగా ఉండేవి. స్వామీజీ, మాతాజీ తదితర భక్త బృందం ఉండే భవనం, ప్రార్థనా మందిరం, ప్రక్మన గదులు, చల్లారాం గెస్ట్ హౌస్ – ఒక పెంకుపంచతో నాలుగు గదులు దాని ప్రక్మనే వంట గది – 20 మంది మాత్రం కూర్చునే భోజనశాల ఉండేది. నల్లస్వామి, పాపాయమ్మల వంటకాలతో తృప్తి పది ఆధ్యాత్మిక జీవనం గడిపేవారము.

నేడు 100 మందికి సరిపడే అధునాతన భోజనశాల 60,70 మంది భక్తులకు సరిపడే అన్ని వసతులతో కూడిన భవనాలు, గదులు. మే నెల మొత్తం 2 పర్యాయాలుగా సాధనా శిబిరములో కోటగిరి శాంతి ఆశ్రమం దేదీప్యమానంగా విరాజిల్లుతున్నది. సాధనా శిబిరములలో అవకాశం దొరికినవారు చాలా అదృష్టవంతులు. చల్లటి ప్రదేశం, ప్రాతఃకాలం 5 గంటల నుండి రాత్రి 8 గంటల వరకు – చక్కటి కార్యక్రమాలు, ఆధ్యాత్మిక ఉపన్యాసాలు, విందు భోజనాలతో ఏర్పాట్లు చేయడం గొప్ప అనుభూతి.

మాతా జ్ఞానేశ్వరి, మాతా వినమ్స సాయిబాబా గార్ల పర్యవేక్షణలో పై కార్యక్రమాలన్నీ నిర్వహిస్తూ భక్తులను తల్లివలె ఆప్యాయతతో ఆదరిస్తూ అహర్నిశలు మాతృ ఆశ్రమం, కోటగిరి ఆశ్రమం, తదితర బ్రాంచి ఆశ్రమాలన్నింటికి అందించే సేవకు కొలమానం లేదు.

సుమారు 30 సంవత్సరాల నుండి పై ఆశ్రమాలన్నిటితో పరిచయ భాగ్యం కలిగి క్రమం తప్పకుండా కోటగిరి ఆశ్రమానికి, వీలును బట్టి మిగితా ఆశ్రమాలకు వెళ్ళటం మా పురాకృత సుకృతంగా ఆశిస్తున్నాము.

ఆ్రశమ శతజయంతి ఉత్సవాలు కడు రమ్యంగా జరుగుతాయని, అటువంటి శక్తి స్వామి ఓంకార్జీ మనందరికి తప్పక కలగజేయగలరని నా ప్రగాధ విశ్వాసం.



### పంచరత్న పద్యమాలిక

- శ్రీ ఆకొండి సూర్యప్రకాశరావు

ತಲುಗು పండితుడు, శంఖవరం

తే తీలు పొంగుచు నిందారు సీమ భువిని తోటపల్లెను గ్రామంబు మేటి గాను రామతీర్థ బోధనలతో రమణులైన పూజ్య ఓంకారస్వామి! ఓ పుణ్య చరిత!!

- సీ॥ నీటి తుంపర యెన్ని పాటులందిన గాని తెలియనేర్చునె మహాజలధి గుట్టు నదియెంత పొంగినా అది పట్టునే పయో నిధిని హస్తములతో నిముషమైన చీమకు సాధ్యమా చెట్టుకొనకు (పాకి భాస్కరు వర్ణింప భగ్నమగును అజ్ఞాని పల్కునా సుజ్ఞాన బోధనల్ తలక్రిందలుగా పడి తపముజేసి
- ఆ.వె. అటులే శాంతి ఆశ్రమా స్థాపకుల శ్రేష్టు శాంతి ప్రార్థనొసగు సచ్ఛరితుని శక్తి తేజమెంచ సాధ్యమా? జనులకు ఎంతవారికైన ఎన్నియుగములైన
- తే బావ సంశుద్ధి కలుగుటే భక్తి అగును పుణ్యకార్యాలు చేయుటే పూజయగును అట్టి స్థితి నేడు జనులకు ఎట్టులనిన అవని "ఓంకార సద్బోధ"యందె గలుగు
- ఆ.వె. నిఖిల లోకములకు నిందుగా ధీటైన అఖిల పాప జాల మణచివైచి లోకశాంతి కొరకు ఏకమౌ ప్రార్థనే భక్త జనులకు రక్ష! భద్రమగును!
- ఆ.వె. సంద్రమందు పడిన చాలును బిందువు తాను సింధువగును, దానివలెను మనసు శాంతి మార్గమై సంచరింపగ చాలు, ఇతర దారులేల మనకు!!

## నేనెలగిన శాంతి ఆశ్రమం

- **శ్రీ గొల్లపూడి నాగేశ్వరరావు,** శ్రీశాంతి ఆశ్రమం

నా ప్రధమ ఆశ్రమ సందర్శన1982లో అప్పటికి ఇప్పటికి ఆశ్రమం ఎంతో అభివృద్ధి చెందినది. పూజ్య స్వామివారితో కలసి మాట్లాడే భాగ్యం నాకు దొరకలేదు.

1982 నుంచి పూజ్య మాతాజీ ఆధ్వర్యంలోనే ఆక్రమం మంచి అభివృద్ధి అయినదని నా ఉద్దేశ్యం. పూజ్య మాతాజీ వారి భక్తి, నిరాదంబరము, వారి కృషి గురించి నాకు ఎన్నో సంఘటనలు తెలుసును. కొన్ని మాత్రమే డ్రాసెదను. 1985 నుంచి నేను పూజ్య మాతాజీతో కోటగిరి వెళ్ళుతూ వుండేవాడిని. వారు చెప్పే పనులు చేసేవాడిని. ఒకసారి నాతో కోయంబత్తూరు నుండి సామర్లకోట రైలు టికెట్లు తీసుకోమని చెప్పినారు. అమ్మా! ఏజంటుకు ఫోన్ చేస్తే సరిగ్గా పని జరగటం లేదు గాన ఉ దయమే మెట్టప్రపాలెం వెళ్ళి టిక్కెట్లు తెచ్చెదను అన్నాను. (అచ్చట అల్పాహార సమయం 9.00 గంటలకు) అలాగే వెళ్ళే ముందు నాకు కనపడి వెళ్ళమని చెప్పినారు. ఆ ప్రకారమే 6.30 గంటలకు వెళ్ళినాను. ఈలోగా వారు యిడ్లీ సిద్ధం చేయించి అరుణతో నాగేశ్వరరావు వస్తారు. యిడ్లీ పెట్టు అని చెప్పి వారు గదికి వెళ్ళినారు. పెద్ద ఆశ్రమంనకు ఆధ్యాత్మిక అధిపతి అయినా ఆమె నా గురించి అంత శ్రద్ధ తీసుకొనుట వారి నిరాడంబరమును సూచిస్తుంది. ఇటువంటివి ఎన్నో ఉదాహరణలు గలవు.

పూజ్య మాతాజీ సంకర్పించుకుంటే ఆ పని పూర్తి అగును. ఎవరిని విరాళం అడగరు. శాంతి ప[తికలో వేసెదెరు అంతే.

ఒకసారి ఫూజ్య మాతాజీ వారితో హైదరాబాద్ వెళ్లినాను. శ్రీరతన్లాల్గారి ఇంటివద్ద వున్నాము. వారు చాలా మంచి కుటుంబము. దాన ధర్మములు బాగా చేసేవారు. ఒకసారి మాతాజీతో ఆడ్రమమునకు ఏదైనా అవసరము వున్న చెప్పిన చేయించెదమని శ్రీమతి పుష్పగారు (రతన్ల్లాల్ గారి ధర్మపత్ని) అన్నారు. దానిపై మాతాజీ అన్ని వున్నవి. ఏమీ అవసరము లేదన్నారు. నేను దగ్గరగానే వున్నాను. తర్వాత మాతాజీ ఒక్కరే వున్నప్పుడు అమ్మా! వంటశాలకు కరెంటు పోతే చాలా కష్టం అవుతూ వున్నది. జనరేటరు వుంటే నీరు, లైటింగు వుండును చెప్పమని కోరినాను. నేను అదగను అన్నారు. 3 రోజులుండి వచ్చి వేసినాము. ఆడ్రమం వచ్చిన రాత్రి సత్సంగము అయిన తర్వాత రేపు 10 గంగలకు ఒకసారి పైకి రమ్మనమని చెప్పినారు. ఆ ప్రకారం వెళ్ళగా హైదరాబాద్లో భక్తులు యిచ్చిన కవర్లు విప్పి అన్ని డ్రాయమన్నారు. అన్ని పేర్లు, మొత్తం రశీదులు డ్రాయగా 35, 36 వేలు అయినది చెప్పగా మీరు ఏదో అడగమని చెప్పినారు గదా అది ఈ సొమ్ముకు వచ్చునా అన్నారు. వచ్చునని చెప్పగా కొనమని చెప్పినారు.

వాసవీ సదన్ (సత్రం గదులు) మరామత్తుకు 10 లక్షలు అగునని అంచనా వేసి శాంతి పత్రికలలో వేసినారు. మే నెలలో కోటగిరి వెళ్ళినాము. అచ్చట పుండగా వాసవీ కన్యకాపరమేశ్వరి జన్మదినము వచ్చినది. వైశ్యులు అందరూ పూజ చేసి ప్రసాదములు పంచినారు. విరాళములు వచ్చినవి. బాగుగా గదులు తయారు అయినవి.

2011 వేసవి తరగతులు కోటగిరిలో ఫూర్తి అయిన రోజున మద్రాసు, విజయవాడ, తిరుపతి, గుంటూరు నుండి వచ్చిన భక్తులు ఫూజ్య మాతాజీవార్ని ఆశ్రమం గురించి, ఫూజ్య స్వామీజీ గురించి ఏమైన చెప్పమని కోరగా ఫూజ్య మాతాజీ 1 గంట చెప్పినారు. ఆ గంటలో వారి గురించి కాని, ఫూజ్య శాంతమ్మగారు (స్వామివార్కి గొప్ప సేవ చేసిన ఫూజ్య మాతాజీగారి చెల్లి గారు) గురించి గాని ఒక్క ముక్క రాకపోవుట విశేషము. ఫూజ్య మాతాజీ అనుమతి 2 నిమిషములు అవకాశము తీసుకొని నా అనుభవములు అని మాతాజీ ఆధ్వర్యములోనే గొప్ప అభివృద్ధి, పెద్ద పెద్ద పక్కా కట్టడాలు, శాశ్వత నిధులు జరిగినవి అని చెప్పినాను. దానిపై ఫూజ్య మాతాజీవారు ఫూజ్య స్వామివారు నా అనంతరము నా ఆత్మ ఎక్కువ పనిచేయునని అనేవారు. ఆ ప్రకారమే జరుగుతూ ఉన్నది అని చెప్పి వారి నిరాడంబరము వ్యక్తపర్చినారు.

ఎంతో మంది మహానుభావుల సహకారముతో వృద్ధి అయినది. నాకు రాజుగారు చెప్పినవి, మాతాజీ చెప్పినవి కొన్ని బ్రాసెదను.

కరెంటు రాజమండ్రి వరకు వచ్చి అక్కడతో ఆగినదట. గౌరవనీయులు శ్రీ మర్రి చెన్నారెడ్డిగారు ఆశ్రమమునకు రాగా తోటపల్లి గ్రామం గిరిజన గ్రామము అని తెలిసి వెంటనే గిరిజన అభివృద్ధిగా 4 రోజులలో కరెంటు స్తంభాలు, వైర్లు వచ్చి ఆశ్రమం మీదుగా తోటపల్లికి కరెంటు వచ్చినది.

1999 దసరా నవరాత్రులలో పూజ్య వినమ్రూనందగారి సన్యాసదీక్ష కార్యక్రమములు పూర్తి చేసుకొని హృషీకేష్ నుంచి ఢిల్లీ సుమోలో వస్తూ వుండగా మోడీనగర్ అనే ఒక పూరు వచ్చినది. ఆ గ్రామం చూచి పూజ్య మాతాజీగారు చెప్పిన విషయం. ఈ శేఠ్గారితో పూజ్య తెన్నేటి విశ్వనాథంగారు ఆంధ్రాలో ఒక మంచి ఆశ్రమం, ఒక గొప్పస్వామి వున్నారని చెప్పగా వారు రూ. 20,000 విరాళం పంపినారట. ఆ డబ్బుతో 20 ఎకరముల ధాన్యం పండే పొలం, కొంత డిపాజిట్ చేసినారట.

ఒకరోజు నేను పూజ్య మాతాజీ గారి వద్ద వుండగా ఒక వృద్ధ దంపతులు వచ్చినారు. మావారు తరచు భయం భయం అని అంటారు అని చెప్పగా పూజ్య మాతాజీ శాంతి ప్రార్థన కాగితము యిచ్చి తరచు చదవుకోమని చెప్పినారు. తర్వాత ఒక సంవత్సరము గడిచిన తర్వాత భార్య ఒక్కరే వచ్చినారు. మాతాజీతో మీరు యిచ్చిన శాంతి ప్రార్థన చదివిన తర్వాత మావారి భయం పోయి శాంతిగా వుండేవారు. ఈ మధ్యనే కాలం చేసినారు అని చెప్పి వారి చేతిని వున్న బంగారు గాజులు ఒక జత తీసి యిచ్చినారు. మాతాజీవారు వద్దు, వద్దు అని అన్నారు. వారు బలవంతం పెట్టగా తీసుకొని నాకు యిచ్చి ఇవి అమ్మి ఆ సొమ్ముతో శాంతి స్థూపమునకు రశీదు ప్రాయమని వారు ఎదుటనే చెప్పినారు. వారు ఎంతో సంతోషించినారు.

అనేకమంది అశాంతితో ఆశ్రమం వచ్చి పూజ్య మాతాజీ దర్శనం, ఆశ్రమ వాసము చేస్తూ శాంతి అనుభవిస్తూ వున్నారు.

ఎంతో మంది ఆర్థికంగా వెనుకబడిన పిల్లలు యిక్కడ చదివి, పెద్దవారు అయి మంచి హోదాలో వున్నారు. ఈ విధముగానే ఇంకా ఎన్నో వందలు సంవత్సరాలు అభివృద్ధించవలెనని భగవంతుని ప్రార్థించుతూ సెలవు.

೬೦ ೬೦ ೬೦

SURVEY SU





## **ಹಾಂತಿ ಆಕ್ರಮಂತಿೆ ನಾ ಅನುಬಂಧಂ**

- శ్రీమతి చెలికాని శారదాదేవి

విశాఖపట్టణం

శాంతి స్వరూపులు, ఓంకార స్వామీజీ 100 సంగల క్రితం వేసిన బీజం ఈనాటి శాంతి ఆశ్రమ నీడలో ప్రశాంతంగా కొన్ని వేలమంది సేద తీరుతున్నారు. చుట్టుప్రక్కల ఫూళ్ళ నుండి దేశ, విదేశాల నుండి వచ్చి శాంతి పొంది వెళ్తుంటారు. ఎవరు, ఏ మహాత్ములు శ్రీ శాంతి ఆశ్రమానికి వచ్చినా మేము మా చిన్నప్పుడు, ఏదో ఒక సమయములో ఇక్కడకి వచ్చామని దీనితో మాకు అనుబంధమున్నదని చెబుతూ వుంటే ఆశ్చర్యమనిపిస్తుంది. ఆశ్చర్యమేమి లేదు. శ్రీ సద్గురువులు మహాత్ములు. వారు చేయలేనివి ఏమీ వుండవనిపిస్తుంది. శ్రీశ్రీశ్రీ త్రిదండి శ్రీమన్నారాయణ చిన్న జీయర్స్వామి వారు 2006లో శ్రీ శాంతి ఆశ్రమానికి వేంచేశారట. అప్పుడు వారు శెలివిచ్చారట. వారికి నాలుగు సంవత్సరాల వయసున్నప్పుడు వారి తండ్రిగారు శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం వైద్యులుగా ఉండేవారనీ, అప్పుడు తండ్రిగారితో ఆశ్రమానికి వచ్చానని శెలవిచ్చారట. ఎంత విచిత్రం ఇలా ఎంతోమంది మహాత్ములకి ఈ పరమ పవిత్ర శాంతి ఆశ్రమంతో అనుబంధం వున్నది. శ్రీశ్రీశ్రీ రంగ రామానుజ జియ్యరుస్వామివారు కూడా 6 సంవత్సరాలు శాంతి ఆశ్రమంలో పున్నారట.

్రీ జ్ఞానేశ్వరీ మాత చాలా చిన్నతనం నుండి శ్రీశ్రీశ్రీ ఓంకార దేవుల అడుగుజాడలు వీసమయినా తప్పకుండా అనుసరించేవారు. వారి తరువాత ఆశ్రమాన్ని ఎంతగానో అభివృద్ధి చేశారు. వైజాగ్ కైలాసగిరిపై 6 సంవత్సరాలు మౌన దీక్షలో పున్నారు స్వామి. అక్కడ కూడా వారి దర్శనం చేసుకొనేవాళ్ళము. స్వామి వారి మనసులో కైలాసగిరిపై విశ్వశాంతి క్షేతం నిర్మించాలని పుండేదట. వారున్నప్పుడు జరగలేదు. ఎంతోమంది సాధకులకి, భక్తులకి వినియోగపడేటట్లు కట్టించిరి శ్రీ జ్ఞానేశ్వరి మాత. కోటగిరి ఆశ్రమం చాలా ప్రశాంతంగా పుంటుంది. అక్కడ చాలా అభివృద్ధి చేశారు శ్రీ మాతాజీ. వైజాగ్, కాకినాడ, పిఠాపురం శాఖలు, పాఠశాలలు, వైద్యశాలలు, కుటీరాలు ఎంతోమంది పేద పిల్లలకి, చెముడు మూగ పిల్లలకు వినియోగపడుతున్నవి. జనవరి 21వ తేదీ శ్రీ ఓంకార స్వామివారి జన్మదినోత్సవం. ఆ రోజు చుట్టుపక్కల ఊళ్ళ నుండి పిల్లలు, పెద్దలు, అందరూ ఎంతో ఆనందంగా కొత్తబట్టలు వేసుకొని, కొన్ని వేలమంది వస్తుంటారు. ఆ రోజు అందరికీ పర్వదినం. ఆ రోజు చూచి తరించవలసినదే. అలాగే శ్రీ జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీ జన్మదినమైన అక్టోబరు 13ని కూడా అలాగే వస్తారు. ఆ రోజు కూడా భోజనాలు ఆశ్రమం వారే ఏర్పాటు చేస్తారు.

ఈ సేవకురాలికి 11 సంవత్సరాల వయసపుడు శ్రీ శాంతి ఆశ్రమానికి దగ్గరగా వెంకటనగరంలో మా పెద్దక్కగారు రావు సీతాదేవి, బావగారు శోభనాద్రిరావు గారు వుండేవారు. అక్కడ కొద్దికాలం నేను వుండటం జరిగినది. అప్పటినుండి శాంతి ఆశ్రమంతో అనుబంధమేర్పడినది. అక్కతో వెళ్ళేదాన్ని సాయంత్రం ఫూట. ఆ రోజుల్లో క్రింద ప్రార్థనా మందిరమే ఉండేది. ఆ ప్రార్థనా మందిరం వరండాలో కూర్చుని శ్రీ ఓంకారస్వామి వారు సత్సంగం సెలవిచ్చేవారు. తరువాత మా గురుదేవి చిక్కవరం రాణిశ్రీ సరస్వతి దేవిగారి (టొబ్బిలి)తో చాలాసార్లు వెళ్ళేవాళ్ళము. వారితో వీణపై కీర్తనలు పాడించుకునేవారు. శ్రీ ఓంకారస్వామి వారికి పాటలన్న చాలా ఇష్టముండేది. శ్రీ రాణి సరస్వతి దేవిని 'సోహం దేవి' అని పిలిచేవారు. వారు ఆశ్రమ ట్రస్టీగా కూడా ఉండేవారు. వీరి సోదరి టొబ్బిలి రాణీవారు కూడా శ్రీ శాంతి ఆశ్రమానికి వచ్చేవారు. ఆనాటి నుండి ఈ అనుబంధం కొనసాగుతున్నది. నాకు వివాహమయినాక నా భర్త చెలికాని శ్రీరంగనాయకులు గారు కూడా నాకంటే శ్రీ శాంతి ఆశ్రమ సేవలో ఎంతో మమేకమై పుండేవారు. శ్రీ జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీకి అంతరంగ సేవకులుగా పుండేవారు. ఇద్దరం వెళ్ళి కొన్నిరోజులుండి వస్తూ ఫుండేవాళ్ళము. శ్రీ జ్ఞానేశ్వరీ మాతని చూడగానే ఈ ప్రపంచాన్నే మరచిపోతాము. వారి (పేమలో, వారి చిరునవ్వులో, వారి స్పర్శలో, వారి స్వరూపంలో మాత మరెక్కడలో లేరు వారే వారే. శ్రీ ఓంకార స్వామి వారి తరువాత ఇంచుకైనా తేడా రాకుండా వారి ఆశయాలు, వారి శాంతి (పేమలు అమలుపరుస్తూ వచ్చిరి. ఇంకా ఎక్కువగానే జరిపిస్తుండిరి. మహాత్ములు, సద్గురుదేవులు వారి (ప్రియ శిష్యులను వారే ఏరి తెచ్చుకుంటారట. జ్ఞానేశ్వరి మాతను చూస్తే అదే అన్ఫిస్తుంది. అదే రీతిగా శ్రీ విన్మమానంద మాతాజీని శ్రీ శాంతి ఆశ్రమానికి చేర్చిరి. వారి సేవలు అనంతమయినవి.

్రీ ఓంకారస్వామి వారు చేసిన శాంతి ప్రార్థన ప్రతిఒక్కరూ రెండు పూటలా నిత్యం చదివి తరించి ఈ కలియుగ ప్రభావాన్ని తగ్గించుకుందామని నా మనవి. ఆశ్రమం అంతా వారి సూక్తులతో నిండిన శాంతి వనమే.

> లోకాసమస్తా సుఖినోభవంతు ఓం శాంతిః శాంతిః శాంతిః

526262626262

ఎవలలోను, ఎన్నడు, చెడు చూడకుండుట, అందలలోను దైవమునే చూచుచు, మంచినే చూచుచు ఆనందముతో, ప్రేమతో నుండగలుగుతారు అట్టి స్వార్ధ రహిత జీవితములకు అంకితము చేసినతారు ప్రతిక్షణము అమూల్యముగ గడపగలరు.

## స్ఫర్గధామం - జ్రీ శాంతి ఆశ్రమం

- **శ్రీమతి కె. సత్యరాణి**, విశాఖపట్టణము

పరమ పూజ్య ఓంకారస్వామి శాంతిని సర్వులు సకల జీవులు ఇచ్చటనే యీ భూలోకమునందే యీ మానవ శరీరం తోడనే డ్రతి ఉచ్చాస నిశ్వాసలో అనుభవింపవలెనను పరమాశయముతో తోటపల్లి కొండలలో శ్రీ శాంతి ఆశ్రమమును 1917లో స్థాపించినారు. ఇంకను విశాఖపట్టణం, కాకినాడ, పిఠాపురం, కోటగిరి మున్నగు స్థలములలో శాఖలు నెలకొల్పిరి. డ్రతి మానవ హృదయంలోను శాంతి వెల్లివిరియవలెనని పరితపించి తన దివ్య జీవనము ద్వారా (పేమపూరిత సందేశములతో దేశ విదేశములలో అనంత ద్రచారము గావించినారు.

ద్రపంచ ద్రఖ్యాతి గాంచిన శ్రీశ్రీశ్రీ ఓంకారస్వామి శ్రీ శాంతి ఆశ్రమము ద్వారా ఎట్టి ద్రవారాలు, ఆర్భాటాలు లేకుండా తమ సేవలను జీవితాంతము వరకు మానవ కళ్యాణమునకే అంకితము చేశారు. వారి అడుగుజాడలలోనే మాతాజీ జ్ఞానేశ్వరీ, శ్రీ స్వామిని విన్నమానంద నడుస్తున్నారు. వారి యొక్క నిస్వార్థత, సమతా దృక్పథము సర్వ ప్రాణికోటుల ఎడల (పేమ భూతదయ, పరహితాభిలాష, ఓర్పు క్షమాది గుణముల వలన ఈ నాటికీ శాంతి ఆశ్రమము శ్రీ ఓంకారస్వామి ఆశయాలను సజీవంగా ఇప్పటికి మనముందు నిల్పగలిగారు. ఆశ్రమ సేవలో మాతాజీకి బాసటగా శ్రీ ఓంకారస్వామి విద్య, వినయము, సమర్థత, చురుకుదనము, ఉత్సాహము, బుద్ధి, కుశలత కలిగిన విన్నము మాతాజీని కానుకగా పంపించిరి. బాల్యమున శ్రీ శాంతి ఆశ్రమములో విద్య అభ్యసించి చిన్మయారణ్యములో శ్రీ శారదా ప్రియానంద మాత సన్నిధిలో ఆధ్యాత్మిక విద్యలో సుశిక్షణ పొంది పూజ్యనీయులు శ్రీ ఓంకారస్వామి ఆశయాలకు అనుగుణంగా ఆశ్రమములో వైద్యసేవలు, బాల బాలికలకు ఉచిత విద్యాబోధన చేయుచున్నారు. 1958లో తోటపల్లి శాంతి ఆశ్రమములో సుశీల ఆసుపత్రిని ప్రారంభించి ఉచిత వైద్య సేవలను అందించుచున్నారు.

త్రీ స్వామీజీ కేవలం ఓంకారం నీటిపై వ్రాసి ఆ మంత్రజలం ఇస్తే చాలామంది జబ్బులు నయమయ్యేవి. 'వైద్యో నారాయణోహరిః" దైవమే రోగ నివారణ చేస్తారు. వైద్యులు కేవలం నిమిత్తమాత్రులు అని అనేవారు.

ఆడ్రమములో యోగా శిబిరములను ఉచిత హోమియో వైద్య సదుపాయములను కల్పిస్తున్నారు. కీ॥శే॥ యోగాచార్య శ్రీరాపర్తి రామారావు గారు శ్రీ శాంతి ఆడ్రమములో యోగా తరగతులను నిర్వహించేవారు. అట్టి తరుణంలో నేను శాంతి ఆడ్రమంలో ఉంటున్న శ్రీ స్వామి సర్వేస్వరానందను దర్శించుటకు వచ్చేదాన్ని. అప్పుడు రామారావుగారి వద్ద ప్రకృతి చికిత్సను తీసుకొని, ఆయాసంను తొలగించుకొని ఆరోగ్యవంతురాలనైనాను. నావలెనే అనేకమందికి అది ఆరోగ్య ప్రదాయిని అయినది. ఆశ్రమములలో ఎందరో అనాధ విద్యార్థులకు ఉచిత వసతి, భోజన సౌకర్యాలను కలిగిస్తున్నారు. విద్యార్థులను అన్నిరంగాలలో బ్రోత్సహిస్తూ అర్హత గల వారికి ఉన్నత విద్యాభ్యాసానికి, వృత్తి విద్యలకు చేయూతనందిస్తున్నారు.

స్వామికి చిన్ననాటి నుండి జాతి, కుల, మత బేధాలు లేవు. సర్వమానవ కళ్యాణము సర్వమత సమన్వయము ప్రపంచశాంతి అనే మహోన్నత ఆశయాలకు అనుగుణంగా సర్వధర్మ సమైక్య చిహ్నమును ప్రతిపాదించారు. 1955లో శ్రీ స్వామి షష్టిపూర్తి సందర్భముగా తోటపల్లి ఆశ్రమంలో సర్వధర్మ సమైక్య స్థూపమును శ్రీశాంతి ఆశ్రమ చిహ్నమును ప్రతిష్టించారు.

్రీ స్వామి బోధలు సరళంగా జీవితంలో మార్పు తెచ్చేవిగా ఉండేవి. ఋషీకేష్లో సాధు సమావేశంలో స్వామి కేవలం భగవన్నామం జపించదమే సాధువు కర్తవ్యం కాదు. భగవత్ స్వరూపులైన మానవుల్లోని దైవత్వాన్ని చూస్తూ వారికి సేవ చేయుట సాధువుల ధర్మం అని చెప్పారు. అది సాధువులకే కాదు మనందరకు కూడా వర్తిస్తుంది.

అమెరికా వెళ్ళినప్పుడు పత్రికా ప్రతినిధులతో ప్రజల అజ్ఞానాంధకారాన్ని ప్రార్డరోలి జ్ఞాన జ్యోతిని వెలిగించడానికి అమెరికా దేశం వచ్చానన్నారు.

ఈ ప్రపంచము నా గృహము అందుండే ప్రజలందరూ నా సోదర సోదరీ స్వరూపులు వారిని (పేమించి, సేవించి వారికి సహాయము చేయుటయే నా మతము.

శ్రీశాంతి ఆశ్రమములో ఎందరెందరో జిజ్ఞాసువులు ఈ పరమపద పరమార్థ మార్గంలో శాంతి, విశ్రాంతి ప్రశాంతిని పొంది తరించిరి. ఇకముందు కూడా ఎందరెందరికో ఇది శాంతి ప్రదాయకం కాగలదని ఆశిస్తూ...

#### 5454545454545

మానవులుగా జబ్జించినందులకు దాని విలువలు గ్రహించి మనస్సుని భగవంతునిపై మరళ్ళి బాహ్య ప్రవృత్తి పరమైన వాటికి వలయునంత దూరముగా నుండి మానవజన్మకు మూలమైన దైవమను గమ్మస్థానమును చేలి ధన్ములు కావలెను.

# అమ్మ అమ్మే

### - కుమారి అరిశెట్టి ఇందుమణి

మా నాన్నగారు గురునాథం గారు 1989 వ సంవత్సరం ఆగష్టులో తోటపల్లి శాంతి ఆశ్రమంలో జరిగే దయాబెటిస్ చికిత్సా శిబిరానికి అనుమతి కోసం గురుదేవులు యోగాచార్య రాపర్తి రామారావుగారి వద్దకు వెళ్ళారు. (అప్పటికే మేము విశాఖపట్నం లాసన్స్ బే కోలనీలోనే ఉండటం వలన మా యింటికి దగ్గరలోనే వున్న విశాఖ శాంతి ఆశ్రమ శాఖలో ప్రతిరోజూ యోగాభ్యాసం చేస్తుండేవారు నాన్నగారు). గురువుగారితో మాటల సందర్భంలో "మా అమ్మాయి ఇందుమణిని కన్యాకుమారిలో వివేకానంద ఇన్స్టొట్యూట్ కి అయిదు సంవత్సరాల కోర్సుకి పంపిద్దామనుకుంటున్నాను" అని చెప్పడంతో "ప్రస్తుతం తోటపల్లి శాంతి ఆశ్రమంలో స్మూలు పిల్లల హాస్టల్ వార్డెన్ సెలవు పెట్టింది, మీతో పాటు మీ అమ్మాయిని తీసుకురండి" అన్నారు గురువుగారు. అప్పటికి గురువుగారు ఆశ్రమానికి వైస్ (పెసిడెంట్గా ఉండేవారు.

నేను అదే మొదటిసారి తోటపల్లి శాంతి ఆశ్రమానికి వెళ్ళడం. పేరుకు తగినట్టే ఎంతో ప్రశాంతంగా ఉంది. పొడవైన రోడ్లతో ఒక చిన్న గ్రామంలా ఉంది. శివానంద కుటీరంలో గదులు విశాలంగా ఉండదంతో గురుదేవుల గదిలోనే నాకు, మా నాన్నగారికి కూడా ఉండే ఏర్పాటు చేయించారు. ఉ దయం 3 గంటల నుండి రాత్రి 10 గం.ల వరకూ ఎక్కడెక్కడ ఏయే కార్యక్రమాలు చేయాలో గురుదేవులు నిర్దేశించేవారు. ఉదయం 4 గంటల కల్లా నా స్నానాది కార్యక్రమములు ముగించుకుని హాస్టల్క్ వెళ్ళి భజన పాటలు పాడేదానిని. ఆ పాటలు వినడంతోనే పిల్లలంతా ఆనందంగా లేచిపోయేవారు. చిన్న పిల్లలకు జడలు వేసేదానిని. పెద్దపిల్లలు తయారైపోయి వచ్చి వాళ్ళకు అర్థంకాని పాఠాలు అడిగి చెప్పించుకునేవారు. వాళ్ళంతా స్కూలుకు వెళ్ళిపోయాక మాతాజీ కుటీరానికి వెళ్ళేదానిని.

అప్పటివరకూ స్కూలూ, చదువులే తప్ప వంట ఇంటి పనులు అలవాటు లేదు. అదే మొదటిసారిగా మాతాజీ వద్దనే అన్నం వండడం నేర్పించారు. ఇంచుమించు 2 గంటల సమయం "అమ్మ" వద్దనే ఉండి చిన్న చిన్న పనులు చేసేదాన్ని. అమ్మ నన్ను ఎంతో (ప్రేమగా చూసుకునేవారు. నాకు ఎంతో ఆనందంగా ఉండేది. తరువాత ఆఫీసులో ఉత్తరాలకు, పట్టికలకు అడ్రసులు బ్రాయడం, తేదీలవారీగా పెట్టడం కరస్పాండెంట్గారైన కృష్ణమూర్తిగారి వద్ద ఫైల్స్ అన్నీ డ్రుతి పేపరును కేటలాగ్ లో రాయడం మొదలగు పనులు ముగించుకుని మళ్ళీ పిల్లల వద్దకు వచ్చేసేదానిని. చిన్న, చిన్న బుజ్జి పిల్లలను చూస్తే ఎంతో ముద్దొచేవారు. కొందర్ని ఎత్తుకుని తిప్పేసేదాన్ని. వాళ్ళు మణక్క రాక కోసం ఎదురుచూస్తున్నట్లుండేవారు. ఉదయం, సాయంత్రం కూడా నేను వచ్చేసరికి మణక్క వచ్చింది. మణక్క వచ్చిందని కేరింతలు పెట్టేవారు. అందువలనే ఉదయం 4 గంటలకైనా నాకు ఎవ్వరినీ లేవండి అనే పదమే వాడాల్సిన అవసరం లేకుండా నా గొంతు వినగానే అంతా గబగబా లేచి పనులు త్వరత్వరగా ముగించుకుని నాచుట్టూ చేరిపోయేవారు వారి పుస్తకాలతో.

ఈ కార్యక్రమాలలో ఉండిపోయానే కాని స్వామి రామతీర్థ ఇన్స్టోట్యూట్లో జరిగే తరగతులకు ఎన్నడూ వెళ్ళలేదు. అక్కడ గడిపిన ఆ 15 రోజులు 15 నిమిషాల్లో ఎంతో ఆనందంగా గడచిపోయాయి.

15 రోజుల తర్వాత వెళ్ళిపోతానంటే పిల్లలంతా ఏదుపులు "మణక్కా! నువ్వు వెళ్ళవద్దు, ఇక్కడే ఉండిపో అని" అటు మాతాజీ కూడా పిల్లను వీదలేని తల్లిలా విలవిలలాడిపోయి ఇంక ఆగలేక గురువుగారిని "ఇందుమణి ఇక్కడ అందరికీ తలలో నాల్కలాగ అయిపోయింది, తనను ఇక్కడే ఉంచేయండి, మీరు తీసుకువెళ్ళవద్దు" అని అడిగేసారు. గురువుగారు "మళ్ళీ తీసుకువస్తాను లెండి అని ఎలాగో నచ్చచెప్పి వెళ్ళటానికి అనుమతిని ఇప్పించారు. అమ్మ వీదలేక, వీదలేక తప్పదన్నట్లు పంపించారు. తల్లి(పేమ అలాంటిది.

ఆ తరువాత కాలంలో నాన్నగారికి తెర్లాం ట్రాన్స్ఫోఫర్ అయ్యి వెళ్ళిపోవలసి వచ్చింది. చిన్న అక్క విద్యావాణి బి.యల్. చేస్తుండటం వలన తనను వైజాగ్లోనే వదిలేయవలసి వచ్చింది. అప్పుడు గురుదేవులు వైజాగ్లో ఉన్న శాంతి ఆశ్రమ శాఖలోనే వాణి ఉండేందుకు ఏర్పాటు చేయించారు. బి.ఇడి. అడ్మిషన్లు అయిన కారణంగా నేను ఖాళీగానే ఉన్నాను. కనుక నేను తనకు తోడుగానే ఉండడం జరిగింది. ఉ దయం గురుదేవులు ప్రతిరోజూ వచ్చేవారు. ఎవరెవరికి ఏయే ఆసనాలు, ప్రాణాయామాలు, క్రియలు మొదలగు నేర్పించలో చెప్పేస్తే నేను వారికి అవి నేర్పించేదాన్ని. తరువాత నేను సాధన చేసుకుని భోజనం చేసేసి గురువుగారి ఇంటికి వెళ్ళి సందర్శకుల అవసరాలు తీర్చడం, ఫుస్తకాలు సర్ధడం, ఫుస్తకాలు చదవడం, డ్రాయడం మొదలగు వంటి పనులు చెప్తే చేస్తుండేదాన్ని. అప్పటినుండి గురుదేవులు ఎప్పుడూ తోటవల్లి శాంతి ఆశ్రమూనికి వచ్చినా వారితోనే తీసుకువచ్చేవారు. వచ్చిన వెంటనే మాతాజీని సందర్శించుకుని అమ్మ ఆశీస్సులు, ప్రసాదం తీసుకునేవాళ్ళం. అమ్మ నన్ను చూసేసరికి పొంగిపోయేవారు. ఎంతో ఆప్యాయంగా పలకరించేవారు. ప్రతిరోజూ సాయంత్రం జరిగే సత్సంగంలో ఇందుమణీ! నువ్వు పాట పాడు అని, పాడించుకుని అనందించేవారు.

కోటగిరిలో గురుదేవులు, నేను 10 రోజుల క్యాంప్ చేయడం జరిగింది. తోటపల్లి ఆశ్రమం చుట్టు కొండలు, అక్కడ ఆశ్రమం కొండపై ఉండి చుట్టు తేయాకు తోటలు. ఆశ్రమం చుట్టు వాతావరణం కూడా ఎంతో అందంగా, ఆహ్లాదకరంగా ఉండి ఎవ్వరికైనా, ఎట్లాంటి పరిస్థితుల్లో ఉన్నవారికైనా ఆనందాన్ని చేకూర్చగలిగేదిగా ఉంటుంది. అమ్మ ఎలా తన పిల్లల్ని కంటికి రెప్పలా కాపాడుకుంటారు అనేదానికి ఉదాహరణ.

మేము సంవత్సరం కోర్సు అయిపోయిన తరువాత దారిలో గురుదేవుల అవసరాలు ఏమైనా ఉంటే చూసుకుని మా రూముకు వెళ్ళిపోయేవాళ్ళము. ఒకరోజు శివానంద కుటీరం ఎదురుగా మేము రాత్రి 9.30కు సత్సంగం ముగించుకుని వస్తుంటే అమ్మ ఎదురయ్యారు. ఆ సమయంలో అమ్మను అక్కడ చూసి ఎంత అర్జంట్ పని పడిందో చేసేవాళ్ళెవరూ లేక అమ్మ స్వయంగా రావలసి వచ్చిందేమో అని బాధ పడిపోతూ అయ్యో! అమ్మా ఈ సమయంలో మీరు అంత డ్రమ పడి రావడం ఏంటమ్మా? కబురు పడితే మేమెవ్వరమైన వచ్చేవారము కదమ్మా అని చాలా బాధ పడిపోయాము. ఏం పరవాలేదులే, ఊరకే వచ్చాను అని డ్రేమతో చెప్పేసి అమ్మ చక చకా నడుచుకుంటూ వెళ్ళిపోయారు. ఈ విషయం గురువుగారికి చెప్తే ఆయన మహోగ్రులు అయిపోయారు. మీరెవరు మధ్యలో అమ్మను డ్రవ్నించడానికి? ఆమె ఈ రాజ్యానికి రాణి. ఆమె యిష్టం. ఏ సమయంలోనైనా ఎక్కడికైనా వెళతారు. మీరు ఆమెను

ప్రవ్నించడమేమిటి? అని. అప్పటికి గాని మాకు అమ్మ అలా రాత్రనక, పగలనక తన పిల్లల యోగ, క్షేమాలని అంత స్వయంగా చూసుకుంటారని బోధ పడలేదు. ఆ అమ్మ అంత (పేమని తలచుకుంటుంటేనే ఇప్పటికీ పులకరించిపోతున్నాను.

ఓంకార స్వామి సాధకుల సాధనాభివృద్ధికై ఎంతో మంచి వాతావరణాన్ని అక్కడ అభివృద్ధి చేసారు. అమ్మ ఆయన అడుగుజాడల్లో నడుస్తూ దానిని కాపాడుతూ వస్తున్నారు. హైపవర్ కరెంటు తీగల్లో ప్రవాహంలోగ ఉండేది ఆ చైతన్య దర్శనం. బయట 10 సంవత్సరాల్లో పొందే ఆధ్యాత్మిక అభివృద్ధి అక్కడ ఒక్క సంవత్సరంలోనే పొందామనేది అతిశయోక్తి ఎంతమాత్రం కాదు. 2006 ఆగష్టులో నాన్నగారు, 2010 ఫిట్రవరిలో అమ్మ చనిపోయారు. రెండుసార్లు గురుదేవులు బాధను ఉపశమింపచేసేశారో, ఏమో అస్సలు ఏడవలేదు. అమ్మ చనిపోయిన అనంతరం శ్రీ గురు హృదయం పుస్తకం డ్రాస్తున్నప్పుడు శాంతి ఆశ్రమం గూర్చి, మాతాజీ గూర్చి డ్రాస్తుంటే మాత్రం దుఃఖం పొంగుకు వచ్చేసి పరుగెత్తుకు వెళ్ళిపోయి అమ్మను చూసేయాలన్నంత ఆతృత కలిగి దుఃఖం అపుకోలేక అప్పుడు అమ్మకోసం (మాతాజీ) ఏడ్చేశాను. కాని గురుదేవులను విడిచి వెళ్ళలేను కదా!

"తలచిన డ్రతి ఆలోచన కోరిన డ్రతి కోరికా రూపుదాల్చు జగతిలోన నియమమిదే తప్పక" అన్నట్లుగా బిడ్డ ఏడుపు విని ఆగలేక పరుగు పరుగున వెళ్ళి ఎత్తుకుని గుండెలకు హత్తుకుని నిమురుతూ ఊరుకోబెట్టే తల్లిలాగ, నేను ఏడ్చిన కొద్ది రోజుల్లోనే 15 సంవత్సరాల నుండి రాని అమ్మ తోటపల్లి శాంతి ఆశమం నుండి విజినిగిరి యోగ వైతన్యారామానికి ఎంతో (శమపడి పరుగు పరుగున వచ్చేసింది. అప్పటికి కొద్దిగా అనారోగ్యం (దంత సమస్య) కూడా ఉన్నట్లుంది. అయినా బిడ్డ కోసం తన ఆరోగ్యాన్ని కూడా లెక్క చేయని తల్లిలాగానే ఈ అమ్మ కూడా వచ్చేసింది. అమ్మ వచ్చే సమయానికి అక్కడ శిబిరం జరుగుతోంది. ఆ రోజు అమ్మ వచ్చేసిందని తెలిసి ఇంక గురుదేవులకు కన్పించకుండానే పరుగు, పరుగున అమ్మ ఉన్న కుటీరానికి వెళ్ళిపోయి అమ్మ కాళ్ళ పద్ద కూర్చుండిపోయి, అమ్మ కాళ్ళు పట్టేసుకుని, అమ్మ ఒడిలో తల పెట్టేసుకుని ఎవరున్నారా? లేరా? ఏమనుకుంటారా? ఏమీ ఆలోచించకుండా అరగంట పైనే బిగ్గరగా ఏడ్చేశాను. అక్కడే ఉన్న విన్నమానందగారు, ఒక విదేశీ భక్తురాలు, ఫొటోస్ తీయడానికి వచ్చిన సీనియర్ సాధకులు రామన్గారు, అర్జన్ అందరూ నా ఏడుపుకి అవాక్కయి ఉండిపోయారు. అమ్మ మాత్రం నేను అందుకే వచ్చాను అన్నట్లుగా ప్రశాంతంగా నా తల నిమురుతూ కూర్చున్నారు. అప్పటికి గాని నా తల్లిదం(డులను కోల్పోయినప్పుడు కరడు కట్టుకుపోయిన గుండె భారం దిగిపోలేదేమో!

### 646464646464

తమ హృదయములను ప్రేమతో ఫూర్జముగా నింపి భక్తితో నిరంతర నామస్హరణతో, బాహ్య జగత్తుమ మరచి, తమ అంతరాంతములో నున్న అఖండ సచ్చిదానంద సాగరములో ప్రవేశించగలిగినచో బివ్యజ్మోతి దర్శనము లభించి పరిపూర్ణత్సమునందగలరు.

## බ්**නා (**බෟ) පැටම පරු**නා**ට

- **శ్రీ గణేశచరణ్ ఆచార్య,** శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం

ఆశ్రమంలోనికి ఇన్నేళ్ళయినా ఎందుకు వచ్చాను? ఆశ్రమ వాసానికి పర్యవసానం సాధనే అయితే అది ఎంతవరకు పురోగమించింది. నేను పూర్తిగా ఆత్మాన్వేషణ జరుపగలుగుతానా? ఈ ప్రశ్న అందరికి వచ్చినట్టే నాకూ వచ్చాయి. ముఖ్యంగా ఈ సాధనా ఫలితం జన్మరాహిత్యంకు దారి తీస్తుందో లేదో తెలియదు కాని ప్రస్తుత జన్మలో అవసాన దశలో శాంతిని అన్వేషిస్తూ సాధన చేస్తే అది మాత్రం అందుతుందని ఘంటాపదంగా చెప్పగలిగే శక్తి వచ్చింది. దీనికి సదా చరణ, సేవ, సత్సంగం, మౌనం సోపానాలు.

ప్రకాశంలో నేనున్నాను. ప్రకాశం నాలో ఉన్నది. నేనే ప్రకాశాన్ని .. అని ఆశ్రమంలో ఒక ఉవాచ. 'యద్భావం తద్భవతి'.. కాబట్టి నేను శాంతిలో ఉన్నాను. శాంతి నాలో ఉంది. నేనే శాంతిని అని కూడా అనుకోవచ్చు.

ఆచరణ లేకపోతే ఏదీ సాధ్యం కాదు. ఆచరణ, సేవా, సత్సంగం ద్వారా క్రమేపి సాధ్యమౌతుంది. ఆ అనిర్వచనీయమైన శాంతియే ఆత్మ సాక్షాత్కారానికి దోహదపడుతుందని నా విశ్వాసం.

ఆశ్రమం అంటే కేవలం కొన్ని కుటీరాలు మందారం, వృక్షాలే కాదు. అది ఒక ఆధ్యాత్మిక గురువు యొక్క కృప, తపస్సుకీ డ్రపీక. ఇక్కడే నిష్కల్మషమైన సాధకునకు ఆత్మ సాక్షాత్కారానికి తగిన (పేరణ కలిగించే ప్రాణాధారమైన సజీప క్షేతం. కనుకనే ఇది కలకాలం ముముక్షువులకు ఆశ్రయం ఇచ్చి, భగవంతుని వైపు పయనించే మార్గమును నిర్ధేశిస్తుంది. ఏ ఆసరా లేనివాళ్ళు, దిక్కులేని అభాగ్యులు ఈ ఆశ్రమాలలో చేరతారని లోకుకులలో ఒక న్యూనతాభావం ఉంది. కాని ఆశ్రమ వాసానికి భగవత్మ్మపయే కారణం అని, పూర్వజన్మ సుకృతం వల్లనే ఈ అవకాశం లభిస్తుందని వారి నిమ్న బుద్ధికి అందదు.

నేనెవరు? నా స్వస్థానమేది? ఎందుకు వచ్చిందీ జన్మ? దీని తర్వాత మళ్ళీ జన్మేనంట! ఇలా ఎలా? ఎన్ని జన్మలు?... తెలియదు. అది తెలుసుకోవాలంటే ఆశ్రమ జీవితం ఉండాలి.

మానవ ప్రయత్నమంతా దుఃఖభూయిష్టమైన ఈ లోకంలో శాంతి కోసమే కాని ప్రపంచం శాంతినివ్వదు! నరజన్మ లభించటం, మోక్షకాంక్ష కలిగి ఉండటం, మహాత్ములు ఆశ్రయం. ఇవి కేవలం దైవానుగ్రహం వల్లనే లభిస్తాయి.

మనకీ లోకంలో ఈ జన్మకు ఈయబడిన పాత్రను సమర్థవంతంగా నిర్వహిస్తున్నామా? లేదా! అన్న ప్రశ్నే లేదు. కారణం సర్వేశ్వరుడు వ్యక్తుల సామర్థ్యాలను బట్టి స్థల, కాల పరిస్థితులకు వీలుగా నిర్ణయించి ఏర్పాటుచేసే ఉంటాడు. అందుచేత జీవులు తామే చేస్తున్నామని అహం అవసరం లేదు.

ముక్తి ఎప్పుడు సిద్ధిస్తుందో ఎన్ని జన్మలకో చెప్పలేను. కారణం మన చేతిలో లేదు. ముక్తినిచ్చేవాడి చేతిలో ఉంది. మనచేతిలో ఒక్క నిష్కామ కర్మ చేసే పని ఒకటి ఉంది. అది సరిగ్గా చేస్తే భగవంతుడు మోక్షమిచ్చే పరీక్షలో మనం పాసయినట్టే.

చూద్దాం ...

646464646464



# ఓంకార స్వామీజీ ఆతీస్తులతో తలించిన మా అమ్మగారు

– శ్రీమతి లలిత

ముత్తా మహాలక్ష్మి గారిది సొంత ఊరు కాకినాడ. వీరి భర్తగారు ముత్తా వెంకటేశ్వర్లు గారు. వీరు మహా రామభక్తులు. పగలంతా వ్యాపారము చేసి రాత్రంతా రామకోటి వ్రాస్తూ ఉండేవారు. చాలా దాన ధర్మములు చేసేవారు.

నేను వారి 2వ కుమార్తె లతితను. అప్పుడు నా వయస్సు 9 సంవత్సరములు. 1946 సంగలో నాన్నగారికి జ్వరము వచ్చి అందర్ని వదిలి స్వర్గస్తులైనారు. అప్పటికి అమ్మకు 28 సంగలు. తొమ్మిదిమంది సంతానము. ఆఖరి పిల్లకి 3 నెలల వయస్సు. అమ్మ షాక్ లోకి వెళ్ళింది. అమ్మ చీకటి గదిలో శూన్యంలోకి చూస్తూ ఉండిపోయారు. మమ్మల్ని అమ్మమ్మ నాయనమ్మ చూసేవారు. ఈ లోగా చంటిపిల్లకు సుస్థి చేసింది. అప్పటికి గాను అమ్మకు కర్తవ్యం గోచరించలేదు. చాలాసేపు దుఃఖపడి తేరుకుని చంటి పిల్లను సంరక్షించుకుంది.

ఓ రోజు మధ్యాహ్నం అమ్మ మమ్మల్ని అందర్నీ తీసుకుని శాంతి ఆశ్రమానికి వచ్చింది. ముందు నుంచి అమ్మ స్వామివారి భక్తురాలు. ఆ రోజుల్లో ఆశ్రమం చాలా నిర్మలంగా, డ్రహాంతంగా ఉండేది. స్వామివారి ఆశ్రమం ముందు కుడివైపున ఒక రావిచెట్టు ఉండేది. దాని చుట్టూ రాతి దిమ్మ పుండేది. దానిమీద కూర్చుని స్వామివారు దర్శనం ఇచ్చేవారు. ఇప్పటికి నాకు చాలా గుర్తు. స్వామివారి పాదముల వద్ద మా అందర్ని కూర్చో పెట్టి స్వామి వీళ్ళని చూడండి. వీళ్ళని పెంచే ధైర్యం, శక్తి గాని, తెలివితేటలు గాని నాకు లేవు. నేను ఏమి చేయలేని స్థితిలో వున్నాను. దీనికి పరిష్కారం మీరే చెప్పండి. అని బాధపడుతూ వేదుకుంది.

్రీ ఓంకార స్వామీజీ ఎంతో వాత్సల్యంతో ముందుగా అందరిచేత శాంతి మంత్రము చెప్పించి, అమ్మా! శేషమ్మ అని లోపలివార్ని పిలిచారు. శేషమ్మగారు వచ్చాక పిల్లలందరూ ఆకలితో వున్నారు. వెంటనే పలహారం చేయించి పెట్టమన్నారు. అప్పుడు అమ్మతో చూడు తల్లి నీకు కష్టం కలిగించిన భగవంతుడు నీకు కావలసిన ధైర్యము, శక్తిని, సమస్తమును నీకు తప్పక ప్రసాదిస్తాడు అని చెప్పిరి. మా అందరికి మాతృమూర్తికి మించిన దైవము లేదని అమ్మ మాట చివరి వరకూ పాటించమని చెప్పిరి.

అమ్మ స్వామివారితో మాకు మీరే కనిపించే దైవము మీ ఆశీస్సులతో ఈ బిడ్డలందర్ని పెంచి పెద్ద చేస్తాను అని చెప్పింది. ఆ రోజులలో జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీ, శాంతి మాతాజీ స్వామివారి వెన్నంటే వుండి, స్వామి వార్ని కంటికి రెప్పలా చూసుకునేవారు. ముఖ్యంగా శాంతి మాతాజీ స్వామివారి సంరక్షణ చూసుకునేవారు. జ్ఞానేశ్వరి మాత ఇతర విషయములు చూసుకునేవారు. వీరిద్దరూ కూడా చిన్నవయసు నుండి స్వామివారి దగ్గరే వుండేవారు. వీరిద్దరి ముఖములో ఏదో తెలియని తేజస్సు, వర్చస్సు, దైవత్వము

కనిపించేవి. ఇన్ని సంవత్సరములు అయిన తరువాత కూడా నాకు జరిగిన విషయములు అన్ని కళ్ళ ముందు కదలాడుతూనే ఉన్నాయి. శ్రీ జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీ శాంతి ఆశ్రమమును ఇంతలా వృద్ధిలోకి తీసుకువచ్చిన కారణ జన్మురాలు.

ముత్తా మహాలక్ష్మి గారు స్వామివారి ఆశీస్సులతో పిల్లలందర్ని బాగా చదివించి ప్రయోజకుల్ని చేసిన ధన్యజీవి. ఆవిడ సంతానంలో ఎంతోమంది పేరుగాంచిన వైద్యులు, శాస్త్రవేత్తలు, రాజకీయాలలో మంత్రిగా 3వ కుమారుడు శ్రీ ముత్తా గోపాలకృష్ణ గారు రాణించారు. ఈయన 'లా' చదువుతూనే ఫైలట్ టైనింగ్ అయ్యారు. ఆ రోజుల్లో ఇండియాకి పాకిస్థాన్కి మధ్య యుద్ధము జరుగుచున్నది. ఆయన సైన్యములో చేరి యుద్ధ విమానాలు నడుపుటకు సిద్ధపడిరి. డిఫెన్స్వారు అమ్మకు లేఖ రాశారు. మీరు అనుమతిస్తే మీ అబ్బాయిని యుద్ధ విమానం నడుపుటకు అంగీకరిస్తారన్నారు. వద్దు అని అమ్మ ఎంత చెప్పినా వినలేదు. అప్పుడు తన కుమారుడ్ని రప్పించి స్వామివారి వద్దకు తీసుకువచ్చి చెప్పించిరి. అప్పుడు స్వామీజీ నచ్చచెప్పి తల్లిని బాధ పెట్టవద్దు. దేశ సేవ చేయాలంటే చాలా మార్గాలు పున్నాయన్నారు.

ముత్తా మహాలక్ష్మి గారు స్వామివారి దివ్య ఆశీస్సులతో శాంతి ఆశ్రమంలో అనాధాశ్రమానికి చాలా సహాయపడ్డారు. మా కుటుంబంలో అందరూ ఇంతగా ప్రయోజకులు అయ్యారంటే కేవలం స్వామివారి ఆశీస్సులు వుండటం వలనే మహాలక్ష్మి గారు వైరాగ్యంలో ఎన్నో పూజలు చేసేవారు. చివరిగా భీష్మ ఏకాదశినాడు స్వర్గస్తులైనారు. ఇవన్నీ స్వామీజీ ఆశీస్సులు వుండబట్టే జరిగినవని మాకు గట్టి నమ్మకం.

- \* మానవులందరూ ఒకే విధమైన సృష్టియైనను, తాలి తాలి సాధనా తీవ్రతను యిట్టి ఆత్మవిదులుగా వుండి బ్రహ్మ సాక్షాత్కార భాగ్యము పాందుదురు.
- \* బీురెల్లక్బుడు నిర్మలముగా ప్రశాంతముగా కృండి ఇతరులకు పేులు చేయుటే పరమావభిగా జీవింపవలెను.

## **త్రీ శాంతి ఆశ్రమం - నా అసుభవాలు**

- **శ్రీమతి గాలి రుక్మిణి,** శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం

శ్రీ శాంతి ఆశ్రమ నివాసిని అయిన నేను, నా పది సంవత్సరముల ఎన్నో అనుభవములలో కొన్నింటిని (వాయుచున్నాను. శ్రీ శాంతి ఆశ్రమ నివాసం మాకు ఎన్నో జన్మల పుణ్యఫలంగా లభించినది. ఇది మాకు పుట్టినిల్లు. ఇక్కడ దొరికే శాంతి, ఆనందం మాకు ఇంకెక్కడా లభించదు.

పూజ్యులైన ఓంకారస్వామి తపఃశక్తిచే విరాజిల్లే భూమి. ఈ వనంలో తరువులన్నీ మునీశ్వరులే. ఎంతోమంది స్వాములు సాధన చేసిన భూమి. ఎందరో స్వాముల దర్శనాలు, ప్రపచనాలు, వారి ఆశీస్సులు ఇచ్చట మాకు ఎల్లప్పుడూ లభించుచూ వుండును. అటువంటి పుణ్యభూమి.

ఓంకార స్వామిని మేము దర్శించకపోయినా, ఆశ్రమంలో వారు నదయాడుతున్నట్లే అనుభవం పొందుతాము. ఫూజ్యశ్రీ జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీలోనే, మేము ఓంకార స్వామిని దర్శిస్తూ వుంటాము. ఈ ఆశ్రమంలో, ఈ పుణ్యభూమిలో మాకు ఎక్కడ చూసినా, ఆనందమే ఆనందం, సంతోషమే సంతోషం.

ఓంకార నాదంతో ఈ ఆశ్రమం ఎల్లప్పుడూ ధ్వనిస్తూ వుంటుంది. మాకు తరగని శక్తిని, శాంతిని ఆనందాన్ని ప్రసాదిస్తుంది. మా జన్మ ధన్యమైనది.

- శ్రీ ఫూజ్య జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీ మమ్ముగన్న తల్లి.
- శ్రీ పూజ్య విన(మానంద మాతాజీ మమ్ము పారించే యశోదామాత.
- త్రీ ఫూజ్య సుహిత మాతాజీ మా హితాన్ని కోరే (శేయోభిలాషియైన చిన్నమాతయే. ఈ ముగ్గురు మాతాజీలను మాకు ప్రసాదించిన ఓంకార స్వామియే మమ్ము కన్నతండ్రి. ఇంకా ఎన్నెన్నో అనుభవాలు. అయినా ఇంతకన్న అక్షర రూపంలో పెట్టలేని అశక్తురాలును.

### <del>~~~~~~~~</del>

ఈ ఆశ్రమ స్థాపన ముఖ్య ఉద్దేశ్యము, భగవంతునలో సదా నివసించుట. ఇతరులు కూడ అట్లు చేయుటకు తోడ్పడగలవారుండాని. ఆనగా తాము ధర్మప్రవృత్తులైయుండి, ఇతరులను కూడ ధర్మాచరణ పరులుగా జేయు బీక్షగల వారుండాని.

## 

- శ్రీ పోసిన సత్తిబాబు

మన శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం నూరు వసంతాల పర్వము జరిపించుకొనుట నాకు మహదానందము. శాంతి ఆశ్రమం 1917వ సంవత్సరంలో ఫూజ్య గురుదేవులు శ్రీ ఓంకార స్వామీజీ మానవ జీవిత సాఫల్యానికి స్థాపించారు.

పూజ్య జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీ వారి ఆశీస్సులతో దిన దినాభివృద్ధి చెందినది.

నా బాల్య దశ నుండి నేటివరకూ యీ ఆశ్రమంలో పొందిన నా అనుభవములను కొన్నింటిని మీ ముందుంచి తృ<u>ప</u>్తి పొందుదామని తెల్పుకొనుచున్నాను.

సుమారు 1966 వ సంవత్సరంలో మా తల్లిగారు పోసిన సత్యవతి గారు, మా సోదరి మాలతీదేవి యీ ఆడ్రమంలో అడుగు మోపినారు. తదుపరి మా అమ్మగారు జ్ఞానేశ్వరి అమ్మను మా అబ్బాయి యున్నాడు అమ్మా అని మా అమ్మ అడుగగా వెంటనే తీసుకొనిరా చదివిద్దాం అనిరి. సుమారు 1967వ సంవత్సరంలో నేను శాంతి ఆడ్రమానికి రావడం జరిగినది.

స్వామీజీ ప్రతి ఆదివారం ప్రత్యేక సత్సంగము నేటి ప్రాథమిక పాఠశాల ఆవరణములో ఉదయం 10 గంగల నుండి 2 గంగల వరకూ జరిపేవారు. పరిసరవాసులు – కాకినాడ – పిఠాపురం – తుని మొదలగు గ్రామాల నుండి భక్తులు వచ్చి భక్తి (శద్ధలతో స్వామీజీ బోధనలు వినేవారు. స్వామీజీ ఆహారం తీసుకొనేటప్పుడు పిల్లలను (అందులో నేను ఒకడిని) పిలిచి (పేమతో ఒక ముద్ద పెట్టేవారు. ఆ ప్రసాద మహిమే నేటికీ నా భోజనానికి లోటు లేదని సంతోషపడుతూ వుంటాను.

ఆనాటి రోజులలో ఆర్థికంగా యిబ్బందులు పడినరోజులు గుర్తుకు వస్తూ వుంటాయి. ఒక రోజు కూలీలకు డబ్బు యివ్వడానికి ఎన్ని యిబ్బందులున్నా స్వామీజీ తహఃప్రభావం వల్ల ఆశ్రమ భక్తుల నుండి ఆ ధనం వచ్చేది.

మా చదువు అయిన తరువాత ప్రతిరోజు సాయంకాలం సేవ చేయుటకు వెళ్ళేవారము. సూర్యాస్తసమయంలో ధ్యానం చేసేవారు. మమ్ములను స్వామీజీ గమనిస్తూ ఉండేవారు.

ఆశ్రమ భక్తులను తరచూ స్వామీజీ వద్దకు తీసుకొని వెళ్ళమనేవారు రాజుగారు. అక్కడున్న "ఓమీ" (కుక్క) నన్ను చూసి వెంటపడేది. నేను పరుగెత్తుతూ వచ్చే విషయం గుర్తుకు తెచ్చుకుంటే నాలో నాకే నవ్వు వస్తుంది.

నేటికీ ఆశ్రమ జీవితం గడుపుటకు నాకు అదృష్టము కలిగించి నందులకు కృతజ్ఞతలు తెలుపుకొనుచున్నాను. మా అబ్బాయిలకు స్వామి వారి కృప – మాతాజీ ఆశీస్సులు సదా లభించాలని కోరుచున్నాను.



## **శాంతి ఆశ్రమం - సాధకులకు స్వర్ధధామం**

- శ్రీ ఎస్.గణపతిరావు

పరమపూజ్య స్వామీశ్రీ ఓంకార్ వంద సంవత్సరాల క్రితం ఎన్నో వ్యయ ప్రయాసలకు ఓర్చి తోటపల్లిలో శాంతి ఆశ్రమాన్ని స్థాపించారు. సుమారు వంద ఎకరాల విస్తీర్ణంలో, ప్రశాంత వాతావరణంలో జనబాహుళ్యానికి దూరంగా, శబ్ధ వాయు కాలుష్యాలకు దూరంగా, పచ్చని తోటలతో ఆహ్లాదకరమైన వాతావరణంలో, ప్రశాంతతకు ప్రతిరూపంగా స్వామీజీ ఈ ఆశ్రమాన్ని తీర్చిదిద్దారు. కులమతాల ప్రమేయం లేకుండా, అన్నివర్గాలవారు ఇక్కడ ధ్యానం చేసుకునే వెసులుబాటు కల్పించారు. ఓంకార స్వామీజీ తన బోధనలతో మౌనానికి, ధ్యానానికి అత్యంత ప్రాధ్యానతను ఇచ్చారు.

ఓంకార స్వామివారు రూపొందించిన 'లోకశాంతి ప్రార్థన'ను విన్నప్పుడు భగవంతుని ఎడల ఆయనకు గల సంపూర్ణమైన భక్తితో పాటు, ప్రతి మనిషిలోను, ప్రపంచవ్యాప్తంగా ఉన్న అనేక జాతుల మధ్య శాంతి సామరస్యాలను ప్రతిష్ఠింప చేయాలన్న విన్నపం ఉంది. ప్రతి దినమూ ఈ శాంతి ప్రార్థనను చేయమని ఆశ్రమ వాసులకు సందర్శకులకు చెప్పేవారు. స్వామివారు తరుచుగా దీర్హకాలంపాటు మౌనంలో ఉంటూ గాధమౌన ధ్యానం చేయడమే కాకుండా, ఆశ్రమానికి వచ్చే వారందరికీ ధ్యానం చేసుకోవడానికి అవసరమైన సౌకర్యాలను ఏర్పరిచారు. తోటపల్లితో పాటు విశాఖపట్నంలో నముద్ర తీరాన్న, కైలాసగిరి పైన, తమిళనాడు కోటగిరిలో పచ్చని తేయాకు తోటల మధ్య ఆశ్రమాలను నెలకొల్పి అనేకమందికి ధ్యానం చేసుకునే అవకాశం కల్పించారు.

శ్రీ ఓంకారస్వామివారి తదనంతరం ఆశ్రమ బాధ్యతలను చేపట్టిన మాతాజీ జ్ఞానేశ్వరీదేవి స్వామీజీ ఆశయాలకు అనుగుణంగా ఆశ్రమానికి వచ్చే సాధకులను ఎంతో [పేమతోను, దయతోను ఆహ్వానిస్తూ వారి సాధనకు ఎలాంటి ఇబ్బందీ లేకుండా అవసరమైన సహాయ సహకారాలను అందిస్తున్నారు.

మామిడి, జీడి మామిడి తోటల మధ్య ధ్యానానికి అనువుగా ఉండే ప్రదేశాలెన్నో ఉన్నాయి. వార్తా పడ్రికలు, టెలివిజన్ సెట్లు, టెలిఫోన్ల చప్పుళ్ళకు దూరంగా నిశ్చబ్ధానికి ప్రతిరూపంగా, స్వచ్ఛమైన ప్రశాంతతకు నెలవైన ఇలాంటి ప్రదేశం కంటే సాధకుడు కోరుకొనేది 'ఏముంటుంది'! ఏకాంతంలో మౌనంగా ఉంటూ ధ్యానం చేసుకోవాలన్న కోరిక, తపన ఉన్నవారికి ఇది స్వర్గమే కదా!

మనం ధ్యానం ద్వారా లభించే దివ్యానందాన్ని అనుభవిస్తూ మనస్సంతా శాంతి భావనలతో నింపుకుని (పపంచ శాంతికి దోహదపదదాం!

6464646464646464646





# త్రీ శాంతి ఆత్రమము త్రీ స్వామీజీ, త్రీ మాతాజీ గార్లతో నా అనుబంధం

## - శ్రీమతి యక్కల నిర్మలజ్యోతి, గుంటూరు

గురుతుల్యులైన డ్రీడ్రీడ్రీ ఓంకార స్వామీజీ వారి పాద పద్మాలకు ప్రహమములు. డ్రీ స్వామీజీతో, శాంతి ఆశ్రమంతో నాకు 60 సంగల అనుబంధం వుంది. మా తాతగారు రామారావుగారు, నాయనమ్మ రత్తమ్మగారీనించి మేము స్వామీజీ భక్తులం. మా నాన్నగారు కక్కిరాల ఆత్మారాం స్వామీజీ ప్రియశిష్యులు. మా చిన్నతనంలో స్వామీజీ జన్మదినానికి, వేసవి శలవలకు ఆడ్రమానికి వచ్చేవాళ్ళం. వేసవిలో త్రీ స్వామీజీ వాల్టేరులో వుంటే అక్కడికి వెళ్ళేవాళ్ళం. తోటపల్లి ఆశ్రమంలో వుంటే ఇక్కడికి వచ్చేవాళ్ళం. ఇప్పటిలా బస్సులు, ఆటోలులాంటి ప్రయాణ సౌకర్యాలు లేవు. నాన్నగారు పలానరోజు ఆశ్రమానికి వస్తామని ఉత్తరం రాస్తే రాజుగారు రెండెడ్ల బండి తీసుకుని కత్తిపూడి వచ్చేవారు. మార్గమధ్యలో ఒకచోట పెద్ద చెఱువు వుండేది. అక్కడ రోడ్డు చాలా సన్నగా వుండేది. మా అక్కలు, తమ్ముడు, నేను బండి దిగి కొంతదూరం నడిచి తిరిగి బండి ఎక్కేవాళ్ళం. అలా బండిలో డ్రుయాణం బలే నరదాగా వుండేది. అ రోజుల్లో ఆశ్రమంలో రోడ్లు లేవు, కరెంటు లేదు. లాంతర్లు పట్టుకుని తిరిగే వాళ్ళం. మంచినీళ్ళు నూతిలో తోడి ఇచ్చేవారు. ప్రశాంతంగా, ఆహ్లాదంగా వుండే ఆడ్రమమన్నా, చిరునవ్వుతో, మ్రేమతో చూచే స్వామీజీ అన్నా మాకు ఎంతో ఇష్టం. శేషమ్మగారు నిజంగా అన్నపూర్ణాదేవే. విసుగు, విరామం စီకుಂడా అతిథులు ఏ సమయంలో వచ్చినా భోజన సదుపాయాలు చూచేవారు. శాంతక్క అమ్మాజీ అక్క ఎంతో [పేమగా, ఆప్యాయంగా అతిథులను పలకరించేవారు. శాంతక్క ఎప్పుడూ చిరునవ్వుతో, శాంతంగా వుండేది. అమ్మాజీ అక్క (మాతాజీ) చురుకుగా, చక్కగా మాట్లాడేది. ప్రతి సంవత్సరం స్వామీజీ జన్మదినానికి తప్పక వచ్చేవాళ్ళం. స్వామీజీ షష్ఠిపూర్తికి సర్వమత చిహ్నం ను నిర్మించారు. అక్కడ దంపతులచే కోటిపత్రి పూజ నిర్వహించబడింది. మేము పిల్లలం చాలా ఆనందంతో వారికి బుట్టలతో పత్రి వేసి అందించేవాళ్ళం. అప్పుడు ఇన్ని కుటీరాలు లేవు. తాటి ఆకుపాకలు వేసి దానిలో చాపలు పరచి, కుండతో నీళ్ళు, లాంతరు పెట్టేవాళ్ళు. అతిథులు అందులో వుండేవాళ్ళు. ఇప్పటిలా ప్రయాణ సౌకర్యాలు లేకపోయినా భక్తులు చాలామందే వచ్చేవారు. ఇప్పుడు ప్రయాణ సౌకర్యాలు బాగా వచ్చాయి. రోడ్లు, కరెంటు వచ్చాక భక్తుల సంఖ్య బాగా పెరిగింది. ఒకసారి శ్రీ స్వామీజీ తన ట్రియ శిష్యులకు "గురుకులం" పెట్టాలని వుంది. మీ పీల్లలలో ఒకరిని పంపండి అని లేఖ డ్రాసారు. మా నాన్నగారు నన్ను పంపారు. నా వయస్సు 6 సంగలు. నా పేరు నిర్మల జ్యోతి. నేను, ఇందిరా, గాయ్రతి, శాంతి మా నలుగురు బాలికలతో "గురుకులం" ప్రారంభించారు. మా మొదటి గురువు "శ్రీ స్వామీజీ". సుశీల మందిరంలో స్వామీజీపైన, శాంతక్క అమ్మాజీ అక్క మేము నలుగురుం క్రింద వుండేవాళ్ళం. ఉదయాన్నే శ్రీ స్వామీజీతో పాటు ధ్యానం చేసేవాళ్ళం. తరువాత ఆసనాలు, సూర్య నమస్మారాలు చేసేవాళ్ళం. మాతాజీగారిని అమ్మాజీ అక్క అని పిలిచేవారు. శ్రీ స్వామీజీ, శ్రీ మాతాజీ మాకు చదువు చెప్పేవారు. పగలు తోటంతా తిరుగుతూ చాలా ఆనందంగా గడిపేవాళ్ళం. క్రింద ప్రార్థనా సమయంలో స్వామీజీ కుర్చీ ప్రక్కనే కూర్చునే నేను వారి కాళ్ళమీద తలపెట్టి నిద్రపోయేదాన్ని. ఎంతటి అదృష్టం. ఆ మహానుభావుడి సన్నిధిలో బాల్యం గడపడం నిజంగా మా నలుగురి పూర్పజన్మ సుకృతం. మా తల్లిదం(దులు మాకిచ్చిన గౌప్పవరం. స్వామీజీతో పాటు గుహలో ధ్యానం చేసేవాళ్ళం. కానీ అప్పుడు దాని ప్రాముఖ్యం మాకు తెలియదు. మల్లిఖార్జునధార దగ్గరకి శ్రీ స్వామీజీతో పాటు నదచివేళ్ళే వాళ్ళం. స్వామీజీ చాలా వేగంగా నడిచేవారు. మేము వెనక పరుగెత్తేవాళ్ళం. వారికి పాటలంటే చాలా ఇష్టం. ఎవరు వచ్చినా పాట పాడమనేవారు. "శ్రీ రామ జయరామ జయజయ రామ ఓం", "జయ జయ రామకృష్ణ హరిఓం" పాటలంటే చాలా ఇష్టం. మేము పాడమనగానే గట్టిగా పాడేవాళ్ళం.

ఒకసారి స్వామీజీ జన్మదినానికి నేను, గాయత్రి, ఇందిరా బుర్రకథ చెప్పాం. నేను చాలా అల్లరి చేసేదాన్ని. అయినా ఎప్పుడు కోపగించలేదు. (పేమతో మందలించేవారు. కాని ఒకే ఒక్కసారి నాపై కోపం (పదర్శించారు. విశాఖ ఆశ్రమంలో ఉన్నప్పుడు రోజూ సముద్ర స్నానానికి స్వామీజీతో వెళ్ళేవాళ్ళం. శ్రీ స్వామీజీ సముద్రం లోతుకి వెళ్ళి నీటిపై తేలుతూ ధ్యానం చేసేవారు. మేము ఒద్దన కూర్చునేవాళ్ళం. ఒకరోజు స్వామీజీ సముద్రం లోతుకు వెళ్ళగానే నేను కూడా లోపలికి వెళ్ళాను. కాళ్ళకి భూమి అందక, ఊపిరి ఆదక మునిగిపోతున్నాను. అప్పుడు స్వామీజీ చూచి నా జుట్టు పట్టుకుని ఒద్దకు చేర్చి కోపంతో కొట్టారు. అంత కోపం నేను ఎప్పుడూ చూడలేదు. దీనిని బట్టి నేను తెలుసుకున్న నీతి పెద్దల మాటలను గౌరవించాలని.

మొదటిసారి శ్రీ స్వామీజీ పునర్జన్మనిస్తే, రెండవసారి మాతాజీ పునర్జన్మనిచ్చారు. ఇంకొకసారి అదే సముద్రపు ఒద్దన కూర్చుని పిల్లలం ఇసుకలో పిచ్చుకగుళ్ళు కడుతున్నాము. మాతాజీ నిల్చుని మమ్మల్ని చూస్తూ ఆనందిస్తున్నారు. ఇంతలో ఒక పెద్ద కెరటం వచ్చి మమ్మల్ని లోపలికి లాగేస్తుంది. మేము భయంతో ఏదుస్తూ మాతాజీ కాళ్ళు గట్టిగా పట్టుకున్నాం. నిజంగా మాతాజీ శక్తి స్వరూపిణే కాబట్టి మమ్మల్ని కాపాడగలిగారు. ఈ రెండు సంఘటనలు మనస్సులో ఇప్పటికి నిలిచిపోయాయి. శాంతి ఆశ్రమంలో అదుగు పెట్టగానే స్వామీజీ చెప్పిన ఎన్నో "సూక్తులు" మనకి కనబడతాయి. శ్రీ స్వామీజీ ఎప్పుడూ ఈ ఆశ్రమం మీది అనే చెప్పేవారు. ఇలా చెపుతారేంటి అనుకునేదాన్ని. కాని దాని అర్థం వయస్సు పెరిగిన తరువాత తెలిసింది. అందరూ శాంతిని పొందాలని అది ఈ శాంతి ఆశ్రమం ద్వారా పొందవలెనని వారి కోరిక. ఆడ్రమంలో అడుగు పెట్టగానే శాంతి, ప్రశాంతత మనకి నిజంగానే కలుగుతాయి. అంతేకాదు "శాంతి ప్రార్థన" పఠించినప్పుడు మనసుకు ప్రశాంతత ఏర్పడుతుంది. ఇది నా అనుభవం. అప్పుడప్పుడు స్వామీజ్ మందిరంలో కూర్చున్నప్పుడు ఏదో తెలియని భావోద్వేగం, కక్భవెంట నీక్ళు తెలియకుండానే కారుతాయి. శ్రీమాతాజీ శ్రీ స్వామీజీ ఆశయాలకు ప్రతిరూపం. కాబట్టే ఆ(శమం స్థాపించి వంద సంవత్సరాల పండుగను చేసుకుంటున్నాం. విసుగు, విరామం లేకుండా చిరునవ్వుతో, [పేమతో భక్తులను పలకరిస్తారు మాతాజీ, ఆశ్రమానికి వచ్చినందుకు మీ మనస్సుల నిండా శాంతిని నింపుకుని వెళ్ళండి. మీ ప్రార్థనలతో పాటు ఈ శాంతి ప్రార్థనని కూడా రోజూ పఠించండి అని అందరితో చెపుతూ వుంటారు. మాతాజీలో సేవాభావం మెందు. వారి సేవను పొందగలిగాను.

చిన్నతనంలో ఆశ్రమంలో వున్నప్పుడు ఒకసారి సైకిలు చక్రంలో కాలు పెట్టాను. గాయమయింది. చీము, నెత్తురు, దుర్వాననతో గాయం పెద్దదయింది. పురుగులు కూడా వచ్చాయి. శ్రీ మాతాజీ అసహ్యించుకోకుండా సేవాభావంతో రోజూ గాయాన్ని శుభం చేసి మందు వేసి కట్టు కట్టేవారు. నడవలేకపోతే ఎత్తుకొనేవారు. శ్రీ స్వామీజీ, శ్రీ మాతాజీల సన్నిధిలో గడిపిన మా నలుగురి బాల్యం ఎంతో ధన్యం. ఆనాడు శ్రీ స్వామీజీ మా నలుగురితో ప్రారంభించిన గురుకులం దినదినాభివృద్ధి చెంది, ఎందరో గురుకుల విద్యార్థులు ఉన్నతమైన స్థాయిలో వున్నారు. నాటి గురుకుల బీజానికి పునాది అయిన మేము నలుగురుం ధన్యజీవులం.

- ఓ0 తత్సత్ -જ્યારજ્યા

## శాంతి ఆశ్రమము − బ్రహ్హాసమాజ అసుబంధాలు

**- శ్రీమతి టి.రాజ్యలక్ష్మి,** కాకినాద

1950 ప్రాంతంలోననుకొంటాను మా నాన్నగారు తారకం గారు (కంథంపాటి రామశాస్త్రి) సకుటుంముగా శాంతి ఆశ్రమాన్ని దర్శించడానికి అవకాశం ఏర్పరచుకొన్నారు. అమ్మ సుగుణ మహాలక్ష్మి గారు, మా అక్కలు, తమ్ముళ్ళు నేను, ఓంకార స్వామివారి దర్శనానికి వచ్చాము. కాషాయ వస్త్రధారులైనటువంటి నిరాదంబరులు వారు. ఆఖరున మెడలో ఫూసల దండ, ఒక నూలు చొక్కా, నూలు పంచె ధరించిన ఒక ఆజానుబాహుడైన వ్యక్తి. ఒక గుండ్రటి దిమ్మె మీద కూర్చుని ఉన్నారు. నాన్నగారిని చూడగానే లేచి ఆలింగనం చేసుకున్నారు. నేను విచిత్రంగా నిలబడి చూస్తూ పున్నాను. అంత దగ్గరగా ఒక "సన్యాసి" లేక "విరాగిని" చూడటం అదే మొదటిసారి. ఎందుకంటే చిన్నప్పటి నుండి మేము పెరిగిన విధానములో పెద్దలను గౌరవించడం మాకు విధానం, కాషాయ వస్త్రదారులను, నిరాదంబరులను చూడటం, పరిచయాలు అదే ప్రధమం. ఆ తరువాత వారి ఉపన్యాసం, నాన్నగారి ప్రార్థన మమ్మల్ని పరిచయం చేయడం జరిగింది. తరువాత స్వామీజీ ప్రతి సంవత్సరం కుమారి జ్ఞానేశ్వరి గారితో పాటు కాకినాడలో కొమ్మిరెడ్డి వారి మేడపైన ఒక నెల రోజుల పాటు ఉపన్యాసాలు చేసేవారు. నాన్నగారితో పాటు మేమంతా పాల్గొనేవారము. ఇది 60 సంవత్సరాల వెనుక జ్ఞాపకాలు. శాంతి ఆశ్రమ ఆవరణ అంతా ప్రవేశ ద్వారము నుండి 'ఓమ్'తో హిందూ, మహమ్మదీయ క్రిష్టియన్ సిద్ధాంతాలు వ్రాయబడి ఉండేవి. బ్రహ్మసమాజ ఆదర్శాలకు చాలా అనుగుణంగా అవి ఉన్నాయి. అందుకే అనుకుంటాను నాన్నగారికి ఆ అనుబంధం స్వామీజీతో.

రామమోహనరాయులు ప్రతిష్టించిన బ్రహ్మసమాజ సిద్ధాంతాలు ముఖ్యంగా, మానవ సౌభ్రాతృత్వం, ఏకేశ్వరుని ప్రార్థన, విశ్వజనీనత, దేవుడు ఒక్కడే జగత్పిత అని, అన్నిటికి మూలం (పేమ, శాంతి అని స్వామి ఓంకార్ గూడా బోధిస్తున్నవే. ఓంకార్ గారి శాంతి ఆశ్రమము, బ్రహ్మ సమాజము ఒకటే బోధిస్తాయి. అది నిజమైన సెక్యులియరిజమ్, అంటే అన్ని మతాలకు మూలం మానవత్వం అని.

శాంతి ఆశ్రమములో స్వామీజీ అన్వయించిన విధానం పూర్తిగా మానవత్వంతో కూడినది. పెద్ద పెద్ద పట్టణాల్లో కాకుండా ఒక మారుమూల గ్రామంలో ఒక స్థలమును కొనుగోలు చేసిన తరువాత ఒకటి కాదు రెండు కాదు ఎన్నో ఎన్నెన్నో కార్యక్రమాలు బీద, అనాధ, అనారోగ్య, బాలుర, స్ట్రీల, ఆహార, విద్యా, ఆధ్యాత్మికత కొరకు పెంపొందించారు. ఒక్క విశిష్ట వ్యక్తి వల్లనే ఇవన్నీ సాధ్యమయ్యాయి. వారి తదనంతరం గూడా ఈ కార్యక్రమాలు జరుపుటకు జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీను తయారు చేసారు స్వామీజీ.

మాతాజీ జ్ఞానేశ్వరీ స్వామీజీ ప్రక్కనే ఉంటూ, వారి ఉపదేశాలు, ఉపన్యాసాలు జరిపే రోజుల్లో పైన పేర్కొనినట్లు మా నాన్నగారు బ్రహ్మసమాజ నాయకులు తారకంగారి వెంట నేను కూడా కొమ్మిరెడ్డి వారి భవనం (కాకినాడ టెంపుల్ స్ట్రీట్)లో హాజరయ్యేదాన్ని నేను కాలేజీ సెలవులకు ఇంటికి వచ్చినప్పుడు. ఆధ్యాత్మికత అంతగా నాకు తెలియని వయస్సు.

ాళ్ళ కేంద్ర రెమ్ముడు కామ్ముడు కామ్ముడు

- వీరి శాంతి ప్రార్థన ఎల్లప్పుడూ పాటించదగ్గది.
- వారి చల్లని చూపులలోని కరుణ, మానవసేవే మాధవ సేవ అనే దృక్పధం, (పేమే జీవిత ధ్యేయం.
- వారి ధ్యేయాల్ని ముందుకు మున్ముందుకు నడుపుతున్న ధన్యజీవి మాతాజీ జ్ఞానేశ్వరి దేవికి ఆ పరమేశ్వరుని చేయూత ఎల్లప్పుడూ ఉండవలెనని నా ప్రార్థన. ఇదే నా అణుసమాన తర్పణము.

- \* భగవంతుని యందు భారముంచి ఒక అడుగు ముందుకు వేసినచో, ఆయన ఆత్రముతో ఎదురువచ్చి భక్తుని శ్రమను నితారింపచేయును.
- \* ఓ మానవుడా! కోపమును బిజ్ఞతతో ప్రేమమయుముగా మార్చుకొనినపుడు జీవితపే శాంతిమయుమగును.
- \* వెణ్లమును కోరుతారు గుణరపొతులుగా నుండుటకు సాధన చేయువలెను. గుణములకు అతీతుడైన తాడే మోక్ల సామ్రాజ్యమును పొందగలడు.

## విశాఖ శాంతి ఆశ్రమ పాఠశాలతో నా అసుబంధము

- శ్రీమతి కె. కృష్ణకుమారి

ನೆನು ಶ್ರೆ ಕಾಂತಿ ಆಕ್ಷಮಮುಲ್ ವೆರಿನ ತೌಶಿರ್2-6-1982ನೆ ಇಂಟರ್3నిమిత్తము శ్రీ శాంతి ఆశ్రమమునకు వచ్చితిని. చల్లని ప్రహంత వాతావరణములో చుట్టూ చెట్లతో ఎంతో ఆహ్లాదకరముగా ఉన్న వాతావరణంలో ఉన్న ఆ పరిసరాలను చూస్తే నాకు ఎంతో ఆనందము వేసింది. అక్కడ రెండు పాఠశాలలు ఉన్నాయి. 1. డెఫ్ స్కూల్, 2. యస్.జి.యు.పి. స్కూల్. అన్ని చెట్లే 1వ తరగతి నుండి 7వ తరగతి వరకు ప్రతి క్లాస్కి ఒక్కో చెట్టు. అటువంటి వాతావరణములో నాకు పూజ్య శ్రీ ఓంకార్ స్వామివారు మరియు గౌరవనీయులైన కీ॥శే॥ లయన్ యమ్. వరహాల రాజు గారు నిర్మించిన డెఫ్ స్కూల్ నాకు ది. 26-6-1982లో ఆరుగురు సభ్యులతో అనగా లయన్ యమ్. వరహాల రాజు గారు, లయన్ యస్. కాశీమ్ మహిది, ట్రాుు కె.వి. రమణగారు, కొండలరావు గారు, లయన్. ఎ.యస్.యన్. ప్రసాద్గారు, నాగవరపు సూర్యనారాయణగారు, డా॥ డి. కొండలరావు గారు కలసి సంయుక్తంగా నాకు ఇంటర్వ్యూ నిర్వహించిరి. ఆ సమయములో వారు నాకు జీతము 300/-నిర్ణయించినారు. మాది సొంత ఊరు గరివిడి (పస్తుతం విజయనగరం జిల్లా. నేను డిప్లామా ఎద్యుకేషన్ ఇన్ డెఫ్, లక్నో అలహాబాద్ యూనివర్శిటీ ద్వారా చేసితిని అనగా అప్పట్లో ఏ.పి.లో ఈ స్పెషల్ ఎద్యుకేషన్ సెంటర్ లేదు. ఇంటర్వ్యూ జరిగిన తరువాత ది. 16-7-1982లో అనగా పరమ పూజ్యులు శ్రీ స్వామి ఓంకార్ మహారాజు గారి (40 రోజులు) ఫంక్షన్ అనగా మండలారాధన రోజున నా పూర్వజన్మ సుకృతము కొద్ది నాకు జాయినింగ్ తేది. రూ. 300/-తో విశాఖ పట్టణములో జీవించుట కష్టము కావున ఆ స్కూలు భవంతి నందు నాకు వసతి కర్పించారు. అప్పట్లో 5 గదులు ఉండేవి. అందులో 1నాకు నివాసము, 2 ఉపయోగముగా లేదు మిగతా 3లో 1వ గదిలో 1,2,3 తరగతులు, 2వ గదిలో 4, 5 తరగతులు ఉండేవి. నేను ఇంటర్ డి.ఎడ్.డి చేసి స్కూల్లో జాయిన్ అయితిని. నాతో పాటు యన్.వి.యన్. త్రినాధ్రావు గారు, యమ్.ఎ. శ్రీకాంత్ గారు, వేంకటేశ్వర చౌదరి గారు పనిచేసేవారు. 1 నుండి 5వ తరగతికి 25 మంది ఉండేవారు. అప్పట్లో క్లాస్ అనేవారు కాదు. ఈ స్పెషల్ స్కూల్\$గ్రేడ్స్ అనేవారు. మొట్టమొదటి సారిగా 1985 6వ కామన్ ఎగ్జమ్ తో నార్మల్ చిల్డన్ అన్ని సబ్జెక్ట్స్త్ తో 7 గురు స్టూడెంట్స్ తో బి+జి 4+3తో పంపించాను. కె.డి.పి.ఎం. స్కూల్ సెంటర్గా ఆ విధముగా 1986, 1987 3 బ్యాచ్లు పంపించి సక్సెస్ సాధించాము. స్వామీజీ అనుగ్రహముతో 1985 నుండి 2002 వరకు ట్రిన్సిపాల్గా చేసితిని. తరువాత హైస్కూల్ ఎలిమెంటరీ విడిపోయాక 2002 నుండి 2007 వరకు ఎలిమెంటరీ హెడ్మాస్టారుగా చేసితిని. అప్పట్లో వరల్డ్ డిజేబుల్డ్ డే చాలా ఘనంగా చేసేవారు. మొట్టమొదటిసారిగా 1984లో నేను, శ్రీ యన్.వి.యన్. త్రినాధ్ $\pi$ గు కలసి 12 మంది పిల్లలను తీసుకొని స్టేట్ లెవెల్ మీట్కి హైదరాబాద్ తీసుకొని వెళ్ళాము. యల్.బి. స్టేడియమ్లో స్పోర్ట్స్ నిర్వహించేవారు. నాంపల్లి మున్సిపల్ గెస్ట్ హౌస్లో మా బస. 100 మీటర్లు రస్, షాట్ఫుట్, జావెలెస్ త్రో మన స్కూల్ పిల్లలే ఫస్ట్. ఆ విధముగా 1985 విశాఖపట్నంలో స్పోర్ట్స్ మీట్ నిర్వహంచిన్నప్పుడు

అప్పటి సోషల్ మినిగ్రీ ్రీమతి క్రపతిభా భారతి చేతుల మీదుగా 1. Best in March Fast, 2. Best in Sports & Games, 3. Best in Cultural, 4. All round championship మన విద్యార్థులు సాధించారు. ఆ విధంగానే 1986లో తిరుపతి 1987 కర్నూలు, 1988 ఖమ్మం పిల్లలను తీసుకొని వెళ్ళాము. మీట్స్ సాధించుట జరిగింది. 2001లో మొట్టమొదటిసారిగా గౌరవనీయులు నారా చంద్రబాబునాయుడు గారు సి.యమ్. క్రపతిభ అవార్డు క్రపవేశపెడితే అందులో మన విద్యార్థులకు 3 లభించుట మన పాఠశాల అదృష్టము. వారు కె. అరుణ, యన్. శాంతిబాబు, యస్. వెంకటగిరి. ఈ ఫంక్షన్ యల్.బి. స్టేడియంలో జరిగెను. శ్రీమతి బేగమ్ మరియు తల్లిదండ్రులు, లయన్ యస్. కాశిమ్ మెహిది, లయన్ ఎ.యస్.యస్. క్రపసాద్గారి సహాయమతో హైదరాబాద్ తీసుకెళ్ళి యల్.బి. అవార్డు తీసుకొనుట జరిగింది. అదేవిధముగా 11–9–2001 నందు వరల్డ్ డే ఆఫ్ డెఫ్ సందర్భముగా జరిగిన డెఫ్ ఆర్ట్ కల్చరల్ సొసైటీ వారు నిర్వహించిన డ్యాన్స్, డ్రామా, పేయింటింగ్, సోలో డ్యాన్స్లో ప్రధమముగా నిలిచి ఆల్ ఇండియా డెఫ్ మీట్ భువనేశ్వర్ జరిగితే, ది. 28–12–2001 నుండి 30–12–2001 ఎ.పి. తరపున మన పాఠశాలను ఎంపిక చేసి అక్కడ కూడా ఆల్ ఇండియా లెవెల్ సెకండ్ బెస్ట్ ప్లేస్ ఇన్ గ్రూప్ డ్యాన్స్ బెస్ట్ డిక్షన్ అవార్డును మన స్కూల్ స్వామీజీ ఫూజ్యత్రీ జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీ అనుగ్రహముతో పొందింది.

తెల్లవారి 5 గంగలకు లేచి నగర సంక్షీర్తన, సాయంత్రం 6-7 గంగల వరకు సత్సంగము ఉండేది. అప్పట్లో శాంతక్క జ్ఞానేశ్వరీ మాతాజీని కూడా అక్క అనేవారు. అప్పట్లో శాంతి ఆశ్రమము రాజు గారు సి.యవి. రాజు కూడా వచ్చి పర్యవేక్షించి వెళ్ళేవారు. చాలా నియమములతో కూడిన ఆ పాఠశాలలో పనిచేయుట నా అదృష్టము. ఆశ్రమములో ఉంటూనే నేను ఏ.యు. ద్వారా బి.ఎ., ఎస్.వి. యూనివర్సిటీలో పెళ్ళికి ముందు బి.ఇడి. ఫూర్తి చేశాను. పాఠశాలకు 1987లో ఎంతోమంది ఎన్నోవిధాలుగా సహాయము చేసితిరి. వారిలో డి.ఇ.ఓ. లు యస్. రవికుమార్, అమర ప్రసాద్, సత్యానందముగారు, యమ్.ఎల్.ఎ. (లేటు) ఈ.టి. విజయలక్ష్మి, యమ్.ఎల్.ఎ. రాజాన రమణి ఉ న్నారు. 1989లో గ్రాంట్-ఇన్-ఎయిడ్ విషయములో ప్రొగి కె.వి. రమణ గారు, లయన్. యమ్. వరహాలరాజుగారు, లయన్ ఎ.యస్.యన్. ప్రసాద్, అనుమోలు సత్యన్నారాయణ గారు, చెంగయ్యగారు, (లేటు) శంకరరావు మాష్టారు, పి. భువనేశ్వరరావు గారు, బి. రామోజీ ముఖ్య పాత్ర వహించిరి. ఇంతమది పెద్దల సహాయ సహకారాలతో ఈ స్కూలు ఈరోజు 36 గదులు, 200 విద్యార్ధులతో సక్సెస్ఫఫల్గా నడుస్తున్నందుకు నేను ఎంతో సంతోషిస్తున్నాను. ఆ స్కూలు నందు పనిచేసి నేను 31-8-2013లో సుమారు 32 సంగులు పనిచేసి పదవీ విరమణ చేసాను. ఈ అవకాశము కల్పించిన పరమపూజ్యులు ఓంకార్ మహరాజ్ గారికి పరమ పూజ్యులు మాతాజీకి నా హృదయ పూర్వక నమస్కారములు.



## శాంతి సుమాలు

- శ్రీ ఆకొండి శ్రీరామ గంగాధర శర్మ

పూర్వ విద్యార్థి, మెకానికల్ యింజనీరు, శంఖవరం

 ఓంకారమే పరమావధిగా శాంతి స్థాపనే జీవన గమ్యంగా ఈ తోటపల్లి ఆశ్రమాన వెలసిన ఓంకార స్వరూప స్వామీజీ నిన్ను తలంచి సదా మ్రొక్కెదన్ !!

- 2. చీకటి నిండిన మా హృదయాలలో జ్ఞాన జ్యోతిని వెలిగించి ముక్తి మార్గమును చూపిన దివ్య స్వరూపా నీకివే మా మనస్సుమాంజలులు
- మానవ సేవయే మాధవ సేవని
   జీవిత పధములో నిరూపించి
   పరుల జీవితాలలో వసంతాలు నింపిన
   ఓ పుణ్యమూర్తీ! సరిరారు నీకెవ్వరూ ఈ భువిలో
- 4. భక్తి మార్గమే మోక్షదాయకమని విశ్వవ్యాప్తముగా వివరించి భువి నలుదిశల ప్రజల మనసున దివ్య జ్యోతుల నింపిన మహానుభావా అందుకో మా వందనాలు
- 5. నీరూపే మా కన్నులలో నింపుకొని నీ మాటే మా హృదయంలో దాచుకొని నీ బాటలోనే [పతిక్షణం పయనించి నీ ఆశ్రమాన గడిపాము నూరు వసంతాలు
- 6. విద్యాలయాలలో మేటిది శాంతి విద్యాలయం నేటినా జీవన పధానికి కేంద్రమే మీ నిలయం సత్ఫురుషుల సాంగత్యం, మాతాజీ ఆశీస్సులు మరువలేనివి నా జీవిత దృక్పథంలో





## జ్ఞాపకాల పుష్మ సమర్భణ

– శ్రీ ఎ. వీరభద్రరావు

నేను 10 సంవత్సరముల ప్రాయంలో 1957 పిఠాపురం స్కూలులో చదివే రోజులలో ఓంకార్ స్వామివారి సన్యాస శిష్యులలో ఒకరి ద్వారా స్వామివారి ప్రవచనాల సారాంశం విని ప్రభావితుడనై తోటి మిత్రులతో కలసి స్వామివారిని దర్శించు భాగ్యము కలిగినది.

్రేమ మూర్తులగు స్వామివారు మమ్ములను హృదయానికి హత్తుకొని ముద్దాడి చక్కని భోజనం వడ్డించారు అప్పుడొక మాట చెప్పారు. "పనిచేయని సోమరికి తినే హక్కు లేదు". చక్కగా చదవని వార్కి ఇదేగతి అని అన్నారు. ఆ వాక్యం మా అందరికీ తారకమంత్రమై మా జీవితాలు ఉన్నత స్థితికి చేరుకొనుటకు కారణమయినది.

స్వామివారు విశ్వ (పేమికులు, క్రిమి, కీటకములు, పశు పక్ష్మాదులు సమస్త జీవులను, చెట్టు చేమలను (పేమించిన (పేమమూర్తి.

ఒకనాడు వారు ఒక చెట్టు విత్తనాన్ని చూపి ఇది భూమిలో వేసి పోషిస్తే మొక్క అవుతుంది. కాండములు, కొమ్మలు బలమైన వృక్షమై పూలను, పండ్లను, నీడను మరలా విత్తనములు ఇస్తుంది. ఎండి చివరకు కట్టెలుగా మారి ఉపయోగపడుతుంది. అట్లానే మీరు మీ జీవితము ఇతరులకు ఉపయోగపడాలి. మాలో మానవత్వాన్ని మేల్కొలిపి పశుత్వాన్ని పార్మదోలిన విశ్వకేపిమికులు వారు.

వారు ఒకమాట అనేవారు ఆత్మ సాక్షాత్కారం పొందుటకు సన్యసించనవసరం లేదు. విశ్వ[పేమికులు ఎవరైనను సద్గరు కృపతో ఆత్మ సాక్షాత్కారము పొందగలరు. వారి హృదయ మందిరమే సద్గరు నివాసము. అదే పరంధామము. అదే అనంతాత్మ అదే పర్మబహ్మము.

కారణాంతమున బోధానందపురీ మహారాజ్ చింతలపూడి విశ్వనాథ్ మఠ్లో స్వామివారి వద్ద శ్రీ విద్య నేర్చుకొనుటకు అక్కడ గడపవలసి వచ్చినది. స్వామివారు కఠోపనిషత్ భాష్య ప్రవచనం చేయుచు, "ఇదివరకే తోటపల్లి జగద్గురువుల వద్ద అనుభవ పూర్వకముగా నేర్చినవారికి ఈ భాష్య ప్రవచనము రుచించునా?" అన్నారు.

నాకు ఓంకార్ స్వామి వారి మాట ఒకటి గుర్తుకు వచ్చినది. "ఏది సత్యమో ఆ సద్వస్తువు అంతటా ఒక్కటియే. అది పరమ గురువుల వాణీనాదమే గాని అన్యము కాదు. సందేహింపనేల" అని అడ్రయత్నము గానంటిని. బోధానందపురీ మహారాజ్ బ్రహ్మానందభరితులై అ్రశునయనులై, "జై బోలో ఓంకార్ స్వామీజీకీ" అని అందరిచేత అనిపించిరి.

ఇదే వారికి గుర్తు చేశాను. వారు శాంతి ఆశ్రమంలో శివానంద మహర్షితో గడపిన రోజులలో కూడా వారితో జగద్గురు ఓంకార్ స్వామి మహారాజ్ అన్నది ఇదేనని గుర్తు చేసుకొన్నారు.

5252525252525





# స్వామీజీ బాటలో పయనిస్తాం

### - శ్రీమతి మాజేటి సీతాదేవి

మా తండిగారు పైడా శ్రీరామకృష్ణయ్యగారు, కాకినాడ, స్వామీజీ పట్ల శాంతి ఆశ్రమము నందు భక్తి, విశ్వాసములు కలవారు. వారి సంతానమైన మమ్ములను కూడ ఆశ్రమమునకు తీసుకొని వెళ్ళెడివారు. కొన్ని దినములు అక్కడ ఉండే అదృష్టం కలిగించారు. తోటపల్లి ఆశ్రమములో ఒక కుటీరము కూడా కట్టించినారు. విశాఖపట్టణము, కోటగిరి ఆశ్రమములో కూడా కొన్ని దినాలు గడిపాను.

స్వామివారు ఋషీకేశ్, బదరీ, హిమాలయాల వరకు చెప్పులు లేకుండా కాలి నదకన వెళ్ళి అనేక కష్ట నష్టాలను సహించి మహాసాధన చేసిరి. వారి శాంతియుత స్రత్నవర్తనచే అచ్చటి సాధు సత్తముల మనస్సులను రంజింపచేసెడివారు. వీరు 4 పర్యాయములు విదేశముల కేగి వీరి సత్సంకల్ప, శాంతియుత ప్రవర్తనచే వారి ఆదరణ, (పేమను పొందెడువారు. అమెరికాలో అనేక శాంతి కేంద్రములను స్థాపించారు. అచట మరయామాత, సుశీలా మాత వంటివారు వీరికి మాతృ సమాన (పేమ నందించెడివారు. అందులకే స్వామివారు తమకు అనేక మాతృమూర్తులు గలరు అనేవారు. అందరిని మాతృమూర్తులుగానే చూచెడివారు.

ఇప్పటి ఆశ్రమము అప్పుడు ఒక మహారణ్యము. మొదట స్వామివారు ఒక చెట్టు క్రింది తపస్సు చేసిరి. ఇప్పటికిని ఆ వృక్షము కలదు. క్రమక్రమముగా "వామనమూర్తి వటుడింతై" అన్న విధంగా దాతల సహాయ సహకారములతో ఆ మహారణ్యము మామిడితోటలో కుటీరములు, పోష్టెపీసు, గ్రంథాలయము, స్థాపము, ప్రార్థనాలయము, భోజనశాల, శాంతి గుహ, అనాధబీదల వసతులు, గోశాల, వృద్ధాశమము, విశ్వవ్యాప్త ప్రకృతిని తిలకిస్తూ పైకి వెళ్ళిన కొలదీ, అతిధుల వసతి, మరికొన్ని కుటీరాలు, ధ్యాన మందిరం, చెట్లచుట్టు భక్తుల జప, తప, ధ్యానాదులు నిమిత్తము గట్లు, నేలగుహలు, హేరంబ వినాయక గుహ, ఇంకా పైకి కొండ మీద వెండి కొండపై శివునిలా విశ్వనాధాలయం. ఈ నా అనుభూతులన్నీ బ్రాస్తున్నాను.

ఇందులో శాంతి గుహ ప్రధానమైనది. ఇందు స్వామివారు మౌనంగా, ఉపవాస దీక్షతో కొన్ని నెలలు ధ్యాన, తపస్సు లాచరించిరి. ఇది స్థాపించి శత సంవత్సరములు పూర్తి కావచ్చుచున్నది.

స్వామి సదా ప్రకృతిలో విశ్వాత్మను, పరమాత్మ శక్తిని, అనుభవిస్తూ ఆత్మానందమును పొందెడివారు. అనుభవించుటే కాదు మనవంటివారికి సందేశాత్మకంగా కాగితములపై చ్రాసెడువారు. వాటినన్నటిని ఎల్లప్పుడు ఇంగితజ్ఞతతో వారి పరిచర్యలు చేస్తున్న మాతా జ్ఞానేశ్వరి (అమ్మాజీ) ఆ కాగితములను చక్కటి ప్రతులుగా చ్రాసెడివారు. ఒక రాతిని పూజార్హమైన విగ్రహంలా మలచినట్లు స్వామివారి సత్సాంగతము వల్ల అమ్మాజీ మాతాజీగా పూజార్హమైనారు. అందరిలో మంచినే, శాంతినే చూచే స్వామివలె మాతాజీ కూడ అందరిలో మంచినే చూస్తూ (పేమాభిమానములతో ఆదరిస్తారు. మాతాజీకి నేనంటే ఇష్టం, నేనంటే ఇష్టం అని ఎవరికి వారే తలంచే భావన కలిగిస్తారు. "నేను ద్రాయడం కాదు స్వామీజీయే తమ ఆత్మకథ యందు జ్ఞానేశ్వరి నా మాతలా, (పేమగా, గౌరవంగా, పూజ్య భావంతో సేవ చేసెడిది. ఆమె మనస్సు దౌడ్డది. ఉన్నత భావాలు గలది. గురువుగా, మిత్రురాలిగా, శిష్యురాలిగా నాకు తోద్పడేది. ఆమెకు పొగడ్తలన్నా, ఇతరులను కష్టపెట్టాలన్నా ఇష్టం ఉండదు" – ఇవి స్వామివారి మాటలు.

సదా దైవ స్మరణ వల్ల తన ప్రాపంచిక రూపాన్ని విడిచి దైవ రూపాన్ని పొందుతుంది దేహం. కర్ప్రత్వ భావన లేక, ఫలితాన్నాశించకుండ దైనందిన కర్తవ్య కార్యాలను చేస్తుంటే మన యోగ క్షేమాలను దైవమే చూచుకుంటాడు.





- శ్రీ ఎం.ఎస్. రంగారావు (బన్ను), గొల్లట్రోలు

అక్షరం నాశనం అవ్వదు అక్షరానికి మరణం లేదు అక్షరానికి గౌరవం పెంచు నీ గౌరవం వికసిస్తుంది అక్షరం విత్తులాంటిది వృక్షంలా నిన్ను విస్తరిస్తుంది. మనం మట్టిలో కలుస్తాం అక్షరం మనసుల మధ్య కలిసే ఉంటుంది ఓంకార స్వామి మన మధ్య లేరు ఆయన సాహిత్యాలు మన మధ్య శాశ్వతంగా ఉన్నాయి ఆయన భావాలు సూర్యకిరణాలులా మనల్ని తాకుతూనే ఉంటాయి దూకే జలపాతాలులా

కెరటాలులా

ఆయన అక్షరాలు మనల్ని స్పందింపచేస్తూనే ఉంటాయి ఆడ్రమంలో డ్రుతీ చిగురు ఆయన భావాలు ద్రదర్శిస్తూనే ఉంటాయి పూచే ద్రుతి పువ్వులోను ఆయన అనురాగాలుంటాయి వృక్షాలు ఒదిగి ఉంటాయి. స్వామీజీ ఎదిగే కొలదీ ఒదిగి ఉండమంటారు ఆయన అక్షరాలలో భావాలు ఎప్పుడూ వర్ధిల్లుతూనే ఉంటాయి.



## సర్వమత సాధనాలయము ఉ్రే శాంతి ఆశ్రమం

- **శ్రీమతి ఎ. సుగుణ,** విజినిగిరి

శతజయంతి ఉత్సవాలు జరుపుకుంటున్న శ్రీ శాంతి ఆశ్రమము నాకు పుట్టిల్లు. యిటువంటి ఉత్సవాలు యింకా ఎన్నో ఎంతో ఘనంగా జరుపుకోవాలని మనస్ఫూర్తిగా కోరుకుంటూ శ్రీ ఓంకార మహారాజ్కి, మాతాజీ జ్ఞానేశ్వరి గారికి శత సహ్యసవందన మందారాలు సమర్పించుకుంటున్నాను.

ఏదైనా ఒక ఆశ్రమము గాని, ట్రస్ట్ గాని, సంస్థ గాని వంద సంవత్సరాలు నిరాటంకంగా దినదినాభివృద్ధి చెందుతూ నడపటం అంటే సామాన్యమైన విషయం కాదు. శ్రీ ఓంకార స్వామి స్థాపించిన ఆశ్రమాన్ని ఆయన ఆశయాలకు, ఆదర్శాలకు తగినట్లుగా ఏ మాత్రం వన్నె తగ్గకుండా నిర్వహిస్తున్న మాతాజీ జ్ఞానేశ్వరిగారి శక్తి, గురుభక్తి, ఆత్మవిశ్వాసం, సంకల్పబలం, ఆవిడ నియమబద్ధమైన జీవితమే పునాదిగా సాగుతోంది ఆశ్రమం. భారతదేశంలో స్థాపించిన నాటి నుండి ఈనాటి వరకు తలమానికంగా నిలబడ్డ ఆధ్యాత్మిక సంస్థల్లో రామకృష్ణ మిషన్, ఆర్.ఎస్.ఎస్. చిన్మయ మిషన్, శ్రీ శాంతి ఆశ్రమముగా చెప్పుకోవచ్చు.

శ్రీ శాంతి ఆక్రమంలో నాకు 1980 సంగ నుంచి అనుబంధం కలిగి వుండటం పూర్వజన్మల పుణ్యఫలంగా భావిస్తున్నాను. ఎందుకంటే ఆక్రమాలు స్థాపించిన స్వామీజీలు, మాతాజీలు అందరినీ ఆదరిస్తారు. రమ్మంటారు. వారి (పేమతత్వం అలాంటిది. కాని అది పొందడానికి మనకు దైవానుగ్రహం వుండాలి. ఆ దైవకృప వలనే నేను శాంతి ఆక్రమంలోకి రాగలిగాను. ఆరోజు నుంచి నేటి వరకు శాంతి ఆక్రమం నన్ను కన్నతల్లిలాగ ఆదరిస్తూనే వుంది. అందుకనే (పారంభంలోనే నా పుట్టిల్లు అని రాయడం జరిగింది. నా ఆధ్యాత్మిక జీవితానికి బీజం పడింది, శాంతి ఆక్రమంలోనే. భగవంతుడిచ్చిన నా జీవితానికి విలువ తెలుసుకోలేక లౌకిక జీవితంలో ఆటుపోట్లుకు తట్టుకోలేక ఏం చేయాలో తెలియని నాకు "ఇది కాదు నీ జీవితం దానికి వేరే పరమార్థమున్నది. అది సాధించడానికి నీకివ్వబడింది ఈ జీవితం" అనే అవగాహన కలిగించి నన్ను ఆధ్యాత్మిక జీవితం వైపు మరలించేటట్లు చేసినవి శాంతి ఆక్రమంలో ఓంకార స్వామి రాసిన సూక్తులు, ఆక్రమంలో మహాత్ములవారి దర్శనం. వారి సాంగత్యము. దాని ఫలితమే నాకు సద్గురువు సన్నిధి లభించడం అది కూడ శాంతి ఆక్రమంలోనే. ఆవిధంగా శాంతి ఆక్రమానికి నేను ఎంతో ఋణపడి ఉన్నాను.

సర్వమత సాధనాలయము శాంతి ఆశ్రమము. ఎందుకంటే చాలా ఆశ్రమాలు చూశాను. వాబిలో వాళ్ళ గురువుల ఫొటోలనే పూజించాలి. వాళ్ళ ప్రార్థనలే చేయాలి. వారి సాంప్రదాయాలనే పాటించాలి. అందరూ సర్వమతాలు, అందరూ దేవుళ్ళు సమానమే అని చెబుతారు. కాని ఓంకారస్వామి అనటమే కాదు సర్వమత సమ్మేళనము చేసి చూపించారు. శాంతి ఆశ్రమంలో ఏ మతంవారైన, ఏ గురు

సాంప్రదాయానికి చెందిన వారైనా వారి సాధనలు వారు నిరభ్యంతరంగా, నిరాటంకంగా చేసుకోవచ్చును. ఎవరినీ విమర్శించరు. యిది చాలా అరుదైన విషయం కనుకనే ఎంతోమంది మహాత్ములు, యోగులు, యిక్కడకు వచ్చి తపస్సులు చేసి తరించిన తపోభూమి శాంతి ఆశ్రమము. అందుకే ఆశ్రమం గేటులో అడుగుపెట్టిన దగ్గర్నుండి ఎక్కడకు వెళ్ళినా ఆధ్యాత్మిక తరంగాలు తెలుస్తూ వుంటాయి. ముఖ్యంగా త్రీ ఓంకార స్వామి, అనేక సంవత్సరాలు తపస్సు చేసి ఆయన శక్తినంతా ప్రతిచెట్టు, ప్రతిరాయి. ప్రతి జీవినందు ప్రవేశపెట్టి సూక్ష్మంగా ప్రతి అణువులో ఆయన సంచరిస్తున్న గొప్ప ఆధ్యాత్మిక క్షేత్రము. సాధన చేసుకునేవారికి అన్ని అవకాశాలు వున్నాయి. ఎక్కడో హిమాలయాల్లో దర్శనమిచ్చే ధ్యానగుహాలు శాంతి ఆశ్రమంలో నెలకొల్పారు ఓంకారస్వామి.

నేను నా జీవితంలో ఓంకార స్వామీజీని చాలా తక్కువసార్లు దర్శించుకున్నాను. కాని వారి (పేమను మాతాజీగారి ద్వారా 100% పొందగలిగిన అదృష్టవంతురాలిని. మాతాజీగారు, మా గురువు గారు నా దృష్టిలో వారివురూ ఒకటే. నా జీవితాన్ని నిలబెట్టిన మహానీయులు. నేను ఏదైనా నేర్చుకున్నాను అంటే వారివురిని చూసే. మాతాజీగారి యొక్క నిరాదంబరత, (పేమతత్వమే యిన్ని వేలమందిని యిన్ని సంవత్సరాల నుంచి యిక్కడికి తీసుకువస్తున్నది. శాంతి ఆశ్రమం గురించి రాయాలంటే సముద్రం గురించి వర్ణించటం లాంటిది. అయితే ఆ నముద్రంలో ఒక నీటిబొట్టులా నేను కూడ పాలుపంచుకుంటున్నందుకు మరొక్కసారి శాంతి ఆశ్రమానికి శిరస్సు వంచి నమస్కరిస్తున్నాను.

### హరిః ఓం తత్సత్

- \* కబ్రిసము జన్మబనము రోజువైనను, పాత తాసనలను, అలతాట్లు నబ్బెంటిని విడచి మౌనములో నిర్జన ప్రదేశములో కూర్భుని మన లోకశాంతి ప్రార్థనను 108 సార్లు స్మచించి తరించమని కోరుచుండును.
- \* ఈ శేరిరమున ప్రాణముండగానే రగలు రాత్రి చేధమును మరచి మనస్సులను భగవంతుని వైపు మరబ్ప అన్ని దశలయుందును అంతర జ్యోతిని దర్శింపగల ధన్యులకు అంతయు ప్రకాశ మానముగానే గానవచ్చును.

# ఓంకార్ స్వామీజీ నాలో ఉన్నారు

– శ్రీమతి నిర్మల

నా వయస్సు అయిదారు సంవత్సరాలు ఉండవచ్చును. ఆ వయసులో నా కాలు ఎలా విరిగిందో తెలియని పరిస్థితుల్లో కాలి ఎముక విరగడం. మా నాన్నగారు వి.ఎల్.ఎన్. మూర్తి గారు. ఓంకార స్వామీజీని యాదృచ్ఛికంగా కలవడం, వారు నా పరిస్థితిని తెలుసుకొని తమ కాలి ఎముక ఇస్తానని వారి ఎముకను నా కాలులోనికి (గ్రాప్ట్ చెయ్యడం జరిగాయి. ఈ కారణం వలన నా తల్లిదండ్రులు స్వామీజీ పట్ల, ఆశ్రమ వాసుల పట్ల అత్యంత భక్తి (తద్దలతో ఉండేవారు. మా నాన్నగారు ఆశ్రమానికి సెక్రటరీగా ఉండి స్వామి విధించిన కర్తవ్యాలు నిర్వహించేవారు. మా అమ్మ కనకమహాలక్ష్మిని "Mother of Golden Heart" అనేవారు స్వామీజీ. ఆమె ఇంటికి విచ్చేసిన ఆశ్రమ వాసులని ఆదరించి భోజనాలు పెట్టేది. కాలు సర్జరీకి ముందు, తర్వాత కూడా అమ్మాజీ (జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీ) శాంతి అక్క నన్ను (పేమతో బుజ్జగించేవారు. అమ్మాజీ అన్నం ముద్దలు అత్యంత (పేమతో పెట్టడం, స్వామిజీ (పేమానురాగాలు, ఆపరేషన్ చేసినపుడు స్వామిజీ వద్ద ఉన్న మధుర క్షణాలు తల్చుకొంటే 65 సంవత్సరాలు గిర్గున తిరిగిపోయి అవన్నీ ఇప్పుడే జరిగాయా అనిపిస్తుంది. నాకు ఆపరేసన్ అయిన నాలుగైదు నెలల తర్వాత శాంతి పట్రిక కోసం నా ఫొటో కావాలని ఆశ్రమానికి తీసుకువెళ్ళారు. ఫొటో తీయించుకోనని గొడవ చేశాను. వేసుకొన్న గౌను నచ్చలేదనుకొంటాను. అప్పుడు మా అమ్మాజీ నాకు కొత్త చొక్కా వేసి, బుజ్జగించి ఫొటో తీయించారు. ఫొటో తీస్తున్నప్పుడు నవ్వమంటే నవ్వలేదు, నా బుంగమూతి ఫొటోలో కన్పిస్తుంది.

జీవిత పుస్తకంలో ఎన్నో అధ్యాయాలు – చదువు, వివాహం, పిల్లలు, ఆ పైన వాళ్ళ చదువులు, పెళ్ళిళ్లు, అనారోగ్యాలు, అలలుగా ఒకదానిపై ఒకటి. ఈ అలల అలజడిలో నాకు నా 'శాంతి ఆశ్రమం' దూరం అయింది. నా భర్త ఆర్మీలో పనిచేస్తూ ఉండడంలో, నేను ఆంధ్రా నుండి ఉత్తరదేశ ప్రాంతాలకు సెలవుల్లో తిరగడంలో సరిపోయేది. నేను ప్రభుత్వ కళాశాలలో లెక్చరరుగా పనిచేయడం వలన ట్రాన్స్ఫోర్లు వలన ఎన్నో కాలేజీలలో ఉద్యోగం చేస్తూ జీవిత యానం సాగించాను. 1982 సంవత్సరంలో తీద్ర అనారోగ్యానికి గురి అయ్యాను. నా ఆరోగ్యం బాగోలేనందున 1984 వరకు సెలవు పెట్టవలసి వచ్చింది. నేను బ్రతుకుతానని అనుకోలేదు. ఆ సమయంలో మండ్రాలయ స్వామి రాఘవేంద్రులు కలలో కన్ఫించి ఆశీర్వదించటంతో నా వ్యాధి తీద్రత తగ్గు ముఖం పట్టి, 1984లో పాలకొల్లు కాలేజీలో చేరాను. ఇది ఎందుకు రాస్తున్నానంటే 21 జనవరి 2016 స్వామీజీ జన్మదినోత్సవాలకు అమ్మ జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీ

పిలవడం వలన నేను, నా భర్త ఆక్రమానికి వచ్చాము. రాత్రి కుటీరంలోని పుస్తకాలను తిరగవేస్తోంటే ఓంకార స్వాములవారు 1982 సంవత్సరం మే నెలలో పరమపదించారని చదివాను. ఆ నెలలోనే నేను విపరీతమైన అస్వస్థతకు గురి అయ్యాను. ఆలోచిస్తే నాకు, వారి శరీరపు భాగం నాలో ఉంది కనుక అదే సమయంలో అస్వస్థత గురి అయ్యానా అన్పించింది. స్వామీజీ ఎముక నా శరీరంలో ఉండడం చేత ఆ విధంగా స్పందించిందా... స్వామీజీ అనుగ్రహించిన ఎముక గ్రహించిన వ్యక్తిగా నేను ఎందరి రేవమానురాగాలకు పాత్రురాలినయ్యాను! అందరూ నన్ను చూసి మీరు ఎంత అదృష్టవంతులు! మీలో ఒక గొప్ప సాధు మహాత్ముల ఎముక పుందని చెప్పారు. వారు సమాధి చెందిన సమయంలో నా శరీరానికి కూడా అంతువట్టని వ్యాధి బాధించినదని గుర్తించాను. స్వామీజీ వారికున్న దివ్య లక్షణాలు అన్నీ లేకపోయినా, నాలో కొద్దిపాటిగానైనా మనోధైర్యం, అన్ని జీవుల పట్ల సమదృష్టి, అందరిలోనూ భగవంతుని చూడదం వంటి లక్షణాలు అలవడ్డాయి. నా అనారోగ్యం తగ్గాక నాలో చాలా మార్పు వచ్చింది. ఉద్యోగం చేస్తున్నా, దైవచింతన మినహా నాకు మరో ధ్యాస లేదు. స్వామీజీ సందేశం, "నువ్వే నేను, నేనే నువ్వ" అర్థం గ్రహించాను.

### 525252525252525

- శాక్షమును కోరువారు గుణరహితులుగా నుండుటకు సాధన చేయువలెను. గుణములకు
   అతీతుడైన వాడే మోక్ష సామ్రాజ్యమును పాందగలడు.
- \* పరబ్రహ్మము సముద్రము వంటిబి. వాక్కువ కతీతము. మొనము నందు మాత్రమే అనుభవైక వేద్యము.
- \* పునలో దాగియున్న ఎట్టి చిన్న చెడ్డ తలభ్రనైనను దాబ్ది హానికరముగా పెరగబీయక వెంటనే త్రుంచి వేయువలెను.

# 

- **శ్రీమతి దాసరి శేషారత్నం**, శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం

స్వామి ఆశ్రమం స్థాపించి వందేళ్ళు అయిందట అబ్బో! అందులో నేనూ ఒక అణువుని అంటే నాకెంత అబ్బురంగా వుందో

> ఏదో ద్రాయమన్నారు ఏం ద్రాసేది? ఎలా చెప్పేది? ఎక్కడో ఋషీకేశ్లో వుండాల్సిన నేను నా గురువు ఆజ్ఞతో ఎగిరి గంగానది నుంచి తోటపల్లి కొండలలో వాలిన నన్ను

అమ్మ చేరదీసి అక్కున చేర్చుకుని ఆదరించిన వైనం ఎలా చెప్పేది? తేనె తియ్యగా వుంటుంది. ఆ తీపి ఎలా వుంటుంది. అంటే ఎలా చెప్పేది?

> ఒడిలో పసిపాపను అమ్మ గురించి చెప్పమంటే బోసి నోటితో నవ్వుతూ కాళ్ళూ, చేతులూ తపటప కొట్లు కోవడం తప్ప ఏం చెపుతుంది?

విధి కొట్టిన దెబ్బకు విలవిల్లాడినప్పుడు అమ్మ గుండెల్లో దొరికిన ఓదార్పు ఏం చెప్పేది? ఎలా చెప్పేది? అని నాలో నేనే సతమతమౌతున్నాను.

526262626262

₩₩(168)₩₩





# సాధకులకు మోక్షధామం శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం

- దా।। వీపూరి సుదర్శన్

సువీశాల మీదం విశ్వం పవిత్ర బ్రహ్మమందిరం – ఈ సువీశాలమైన ద్రపంచమంతా ఆ భగవంతుని ఆలయమే. ఇది పంచభూతాలలో నిండి వున్నది. సమస్త ప్రాణులూ పంచభూతాల సమాహారమే. "సేమయే సహజీవనానికి నాంది" (పేమతక్త్వం సమస్త ప్రాణులలో ఉంది. మానవుడు నాగరీకుడై వ్యామోహపరుడై (పేమను చంపి స్వార్ధాన్ని పెంపొందించుకున్నాడు. ఈ స్వార్ధమే సమస్త దురావస్తలకు, దుఃఖానికి కారణమైనది. మానవుల జన్మలను సార్థకం చేయడానికి ఎందరో మహాత్ములు ప్రపంచమంతా యుగయుగాలుగా జన్మిస్తూ, (పేమ, కరుణ, సమత, మానవతలను పెంపొందింపజేస్తూ సమస్త మానవాళికి మోక్షమార్గాన్ని చూపించారు.

ఆధునిక యుగంలో ఓంకారస్వాములవారనే మహాత్ముడు నవయవ్వనంలో గంగామాత ఒడిలో సన్యసించి, తపస్సు చేసి తూర్పు కనుమల్లోని తోటపల్లి కొండల్లోని ముళ్ళ పొదల ప్రాంతాన్ని స్వర్గధామంగా సృష్టించి శ్రీ శాంతి ఆశ్రమాన్ని ఏర్పాటు గావించినారు. అది భారతదేశంలోని సమస్త పుణ్యక్షేత్రాల్లోకెల్లా పరమ పవిత్రమైన పుణ్యక్షేతం. వందలాది మహాత్ముల పాదస్పర్శతో అమృత వాక్కులతో పరావృతమైన స్వర్గధామమది.

డ్రాచీన యుగంలోని బుద్ధ భగవానుని వలె ఓంకార స్వాములవారు సర్వమానవాళి సముద్ధరణ కౌరకు ఆధునిక యుగంలో జన్మించారు. బుద్ధడు సమస్త దుఃఖాలకు కారణం "కోరికలు" అని పేర్కొనగా, ఓంకార స్వాములవారు మానవుడి దుఃఖానికి కారణం "అశాంతి", శాంతిని పొందడం ద్వారా దానిని నివారించుకోవచ్చని అన్నారు.

'ఓంకారము' విశ్వమంతా నిండి ఉన్నది. సమస్త ప్రాణులు తమ, ఉశ్చాన – నిశ్చాసలలో 'సోహం' అదే ఓంకారాన్ని తీసుకుంటున్నాయి. అలాగే ఓంకారస్వాములవారు ఒకే జాతికి, ఒకే దేశానికి గాని చెందక ప్రాక్ పశ్చిమాలకు అనగా విశ్వమానవాళికందరికి చెందియున్నాడు.

ఆస్తికులైనా – నాస్తికులైనా మీరెవరైనా కావచ్చును. నాకు ఏ విధమైన బేధము లేదు. ఈ ఆశ్రమం మాకు ఎంత చెందినదో మీకు అంతే. శాంతి కాముకులందరికి ఈ ఆశ్రమం హక్తై ఉన్నదన్నారు. మీరు శాంతి కావలెనని పవిత్ర హృదయంతో పరితపించుచున్నారా అయితే రండి. మీ శాంతి కొరకు ఈ శాంతి నిలయాన్ని అన్నిజాతుల, అన్ని మతముల వారికి అర్పించుచున్నాను. "విశ్వమానవులందరికి శాంతిని లభింపజేయుటకు దైవమునన్నౌక పనిముట్టగా ఉపయోగించుకున్నదని అన్నారు".

పరమపూజ్య ఓంకార స్వాములవారు ప్రకృతి పట్ల, సమస్త ప్రాణుల పట్ల (పేమ, కరుణను కల్గి పున్నారు. శ్రీ శాంతి ఆశ్రమాన్ని అనేక రకాలైన పండ్లు, పూలు, ఔషధ మొక్కలతో అభివృద్ధి పరిచారు. వాటి నిలయంగా ఆధారపడి ఎన్నో పక్షులు, ఎన్నెన్నో జంతువులు నివసిస్తున్నాయి. శాంతి ఆశ్రమ పరిసర గ్రామాల అమాయక ప్రజల పిల్లల విద్య (జ్ఞానము) కొరకు పాఠశాలను స్థాపించారు. అనాధ శరణాలయాన్ని, వృద్ధాశ్రమాన్ని, మానవులకు, పశువుల కొరకు ఆసుప్రతులను ఏర్పాటు గావించినారు.

శాంతి దూతగా అమెరికా, ఇతర పశ్చిమ దేశాలను సందర్శించి స్వామి వివేకానందుల వారి వలె క్ల సమస్త మానవాళి శాంతి పొందుటకు మార్గాన్ని బోధించారు. శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం సర్వమత నిలయం. స్వామీజీ సర్వమత చిహ్నాన్ని ఏర్పాటు చేయించారు. అన్ని మతాలకు చెందిన మహాత్ముల విగ్రహాలను ప్రతిష్ఠింపజేసారు. కొండ చివర శ్రీ విశ్వనాధ మందిరం, సాధకులకు ధ్యాన గుహలు, వేదికలు, తనకు నిర్వాణ మందిరాన్ని నిర్మింపజేసి దానిపైన 'ఓం మణి పద్మేహం' అని అక్షరాలను చెక్కించారు. ముందు భాగాన శ్రీకృష్ణుడు, బుద్ధుడు, ఏసుక్రీస్తు మరియు మహాత్మాగాంధీల నిలువెత్తు విగ్రహాలను ఏర్పాటు గావించారు.

విశ్వశాంతి ప్రార్థనను లిఖించి అందరికి పంచారు. అది 14 భాషల్లోకి 'అనువదింపబడినది'. శాంతిని ఉశ్చాస నిశ్చాసలతో నింపుకోమన్నారు. స్వామీజీ "నేను వెలుతురులో ఉన్నాను, వెలుతురు నాలోన ఉన్నది నేనే వెలుతురును" అని అన్నారు. నేడే మనది రేపు మనది కాదు. ఇప్పుడు ఇచ్చటనే భగవంతుని కనుడు. ఏ రోజైనా మృత్యువు రాక తప్పదు అందుకు మనమందరం స్వాగతం చెప్పాలి. అందుకే స్వామిజీ "మృత్యువుకు నా ఆహ్వానం" (Welcome to the Death), వ్యక్తి శాంతియే లోకశాంతికి దారి తీస్తుందని నిరంతరం లోకశాంతి ప్రార్థనను జపించాలన్నారు. ప్రస్తుత ఆధ్యాత్మిక అధిపతి పూజ్య జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీవారు తన ఆరవ ఏట స్వామి దగ్గర చేరి అతని సేవలో తరించారు. విదేశాలకు వెళ్ళి విశ్వశాంతిని బోధించారు.

ఓంకార స్వాములవారు ఒక పాపకు కాలి ఎముక అవసరం కాగా తన త్రుంటి ఎముకను దానం చేసారు. అందుకే వారిని అందరు "అపరదధీచి" అని అంటారు. విశాఖపట్నం కైలాసగిరిపైన ఆరు సంవత్సరాలు మౌనదీక్షలో వున్నారు. అప్పుడే "మౌనపు ఘడియలు" అనే పుస్తకాన్ని రచించారు. స్వామీజీ మొత్తం 30 పైగా తెలుగు, ఆంగ్ల భాషల్లో రచనలు చేసి గ్రంధాలుగా ముద్రింపజేసారు. శాంతి మరియు PEACE అనే ఆంగ్ల పత్రికలను ముద్రింపజేసారు. అవి నేటివరకు అలాగే నెలనెలా ప్రచురింపబడుతూనే ఉన్నాయి.

ఓంకార స్వాములవారు జీవించి ఉండగానే భారతదేశంలోని అనేకమంది పీఠాధిపతులు, మహాత్ములు, గురువులు, శిష్యులు ప్రధాన ఆశ్రమానికి వచ్చి స్వామిని దర్శించుకున్నారు. ఆశీస్సులను కూడా పొందారు. అధికారులు, విద్యావంతులు, పండితులు, పామరులు లెక్క కట్టలేనంతమంది స్వామీజీ శుభాశీస్సులను పొందారు.

ఓంకారస్వామి నిర్వాణం చెందెను కాని 'ఓంకారము' మాత్రము అందరిలో మిగిలే వున్నది. ఆశ్రమంలోని ప్రత్యణువులో ఓంకారము నిండియున్నది. ఆశ్రమంలో ఎక్కడ వుండి గమనించినా ఓంకారనాధం హోరుమని ప్రతి చెట్టు—చేమ పుట్ట—పక్షి—జంతువు ఓంకారాన్ని జపిస్తున్నాయి. స్వాములవారు సందర్శకుల కొరకు చక్కటి సూక్తులను ఆశ్రమం నిండా చక్కటి ఫలకాలపైన లిఖింపజేసారు. వాటన్నింటిని మనం ఆచరించాలి. వరమపూజ్య ఓంకారస్వాములకు మరియు వచ్చిన మహాత్ములందరికి సేవలనందించినది. స్వామీజీ కన్నా మాతాజీ వారినే ఎక్కువమంది మహాత్ములు దర్శించుకున్నారు.

త్రీ శాంతి ఆశ్రమం భారతదేశంలోని ఏ ఆశ్రమం కూడా పొందని అరుదైన గౌరవాన్ని పొంది యున్నది. వేలాదిమంది మహాత్ములు, పుణ్యపురుషులు, మాతాజీల పాదస్పర్శ చేతను వారి అపురూపమైన ఆధ్యాత్మిక ప్రవచనాలచే పునీతమైన పరమపావన క్షేతం ఇది.

పూజ్య ఓంకారస్వాములవారి బాటలో విశ్వశాంతి కొరకు వ్యక్తిలో, సమాజంలో, దేశంలోను ప్రపంచమంతా శాంతి కిరణాలను ప్రసరింపజేస్తు పూజ్య జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీవారు, ఆశ్రమ ఉత్తరాధికారిణి

ార్రీ శాంతి ఆశ్రమం శతజయంతోత్సవ సంచిక 🗁

అయిన పూజ్య విన్నమ్ మాత గారు సేవ చేస్తున్నారు. సాధకులకు సాధనాశిబిరాలు, అనాధలకు – వృద్ధలకు వసతి గృహాలు, బాలబాలికలకు పాఠశాలలు, వసతి గృహాలు పౌష్ఠికాహారం, సందర్శకులకు ఆశీర్వచనాలు (పసాదాలు, అన్నధానాలు అందిస్తూ అహర్నిషలు ఆశ్రమాభివృద్ధికి కృషి చేస్తూ ఆధ్యాత్మిక - సామాజిక సేవలనందిస్తున్నారు.

దివృత్వం ఉట్టిపడే పూజ్య జ్ఞానేశ్వరి మాతవంటి మాతృమూర్తి ఈ లోకంలో మరెవ్వరూ లేరు. పరమఫూజ్య ఓంకార స్వాముల ప్రతిరూపమే మాతాజీ. వారి దర్శనము, ఆశీస్సులే సకల పాపహరణం వారి నోట పల్కెడి శాంతి ప్రార్థనయే ముక్తికి మార్గం.

పరమపూజ్య ఓంకార స్వాములవారు "నా జన్మ దినమే మీ జన్మదినమని" పేర్కొన్నారు. అందుకే చుట్టూ వున్న 30 గ్రామాల ప్రజలకు 21 జనవరి ప్రతి సంవత్సరం ఘనమైన జన్మదినం. ఆనాదు శాంతి ఆశ్రమంతా పండుగే. స్వామీజీ స్థాపించిన ఈ పుణ్యక్షేత్రం నూరు వసంతాలు 2017 జనవరిన పూర్తి చేసుకొనుచున్నది. పూజ్య మాతాజీల ఆధ్వర్యంలో విశ్వశాంతి స్థాపన కొరకు అనేక కార్యక్రమాలు చేపట్టినారు.

సర్వముముక్షువులకు శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం ఒక స్వర్గధామం. మతంతో సంబంధం లేకుండా విశ్వమానవాళికంతటికి శ్రీ శాంతి ఆశ్రమం మాతాజీలు ఆహ్వానం పలుకుచున్నారు. ఆశ్రమాన్ని సందర్శించి జన్మను సార్థకం చేసుకోవదమే అందరి విధి.

> ఓం సద్దురువు శ్రీ ఓంకార పర్మబహ్మణే నమః 526262626262

జగద్విదితమైన శ్రీశ్రీశ్రీ పూజ్యులు ఓంకారస్వామి వారి కృషి, దైవశక్తి కలిగిన మహా పురుషులు. వారు తోటపల్లిలో స్థాపించిన శాంతి ఆశ్రమం, శత వసంతాల పండుగ ది. 21–1–2016న ప్రారంభమై ది. 21-1-2017 వ సంవత్సరంనాడు ఎన్నో కార్యక్రమాలు జరుపతలంపు, పూజ్య జ్రీ జ్ఞానేశ్వరి మాతాజీకి కలగడం ఎంతో అభినందనీయం.

నాకు గుండె జబ్బు వచ్చి, ది. 24-4-2012న హైదరాబాదులో ఆపరేషన్ చేయించుకొన్నాను. ఆపరేషనుకు ముందు రోజు ఫూజ్య మాతాజీ నా కలలో కన్పించి "నేనున్నాను, నీకేమీ కాదు" అని నాకు ధైర్యం చెప్పినారు. దాని పర్యవసానంగా అంత పెద్ద ఆపరేషను అయినప్పటికీ ముల్లు (గుచ్చుకొన్నట్టు కూడా అనిపించలేదు. నేను అంత తొందరగా కోలుకొనుటకు కారణం పూజ్య మాతాజీ ఆశీస్సులు, వారి అభయ హస్తం ఏలననగా నా ఆరోగ్యం గురించి ఆశ్రమంలో పూజలు, భజనలు చేయించినట్లు తెలిసి చాలా అనందపద్దాను. అందువల్ల పూజ్య మాతాజీ తలపెట్టిన ఈ శతజయంతి ఉత్సవం దిగ్విజయంగా జరుగుతుందని నా ప్రగాధ విశ్వాసం.

– చేకూరి రామకృష్ణం రాజు

విశాఖపట్నం.







## PEACE PRAYER

(FOR WORLD PEACE)

- H.H. SWAMI OMKAR

Adorable Presence!

Thou who art within and without,

Above and below and all around;

Thou who art interpenetrating the very cells of our being.

Thou who art the Eye of our eyes, the Ear of our ears, the Heart of our hearts, the Mind of our minds, the Breath of our breaths, the Life of our lives, and the Soul of our souls.

Bless us dear God, to be aware of Thy Presence Now and Here.

This is all that we ask of Thee.

May all be aware of Thy Presence in the East and the West, and the North and South.

May Peace and Goodwill abide among individuals as well as communities and nations.

This is our earnest Prayer.

May Peace be unto All.

Om Shanti! Shanti! Shantih!

### हिंदी प्रार्थना

हे पूजनीय दिव्यस्वरूप । हे सर्वातर्यामी प्रभू ।
आप हमारे भीतर और बाहर । उपर और नीचे सर्वत्र व्याप्त हो ।
आप हमारे अंतर के अणु अणु में निहित हो ।
आप हमारे नयनों के नयन, कानों के कान, ह्नदयों का ह्नदय,
मानस के मानस, श्वासों के श्वास, प्रोणों के प्राण और
आत्मा के आत्मा बनकर प्रकाशित हो ।
हे प्रेम के सागार, आपको जानने पहचानने का सौभाग्य
अभी, यही प्रदान करो ।
हे तेजोमयप्रभु । पूरब पश्चिम, उत्तर दिश्रण और समस्त विश्व के बीच,
आप के दिव्य प्रकाश से परिचित हो।
हे सिच्चदानंद स्वरूप । मनुष्य मनुष्य के बीच, जाति जाति के बीच,
राष्ट्र राष्ट्र के बीच, शांति और समरसता की स्थापना करो ।
हे प्रभु हमारी यही हार्दिक प्रार्थना है ।
लोका : समस्ता : सुखिनो भवन्तु ।
ओम शांति :! शांति :! शांति :!





# විංජි අතරම සුංර් (సంస్థ్రతం)

పరమపూజ్య ద్రసన్న ద్రకాశ స్వరూప! భవాన్ సర్వేషాం ఉపరి, సర్వేషాం అధిక సర్వేషాం అంతక సర్వేషాం బహిక సర్వేషాం పరితకి, సర్వం వ్యాప్య తిష్ఠసి సదాం భవాన్ చక్చుషక చక్రుకి, (జోత్రస్య (జోత్రం, హృదయస్య హృదయం, మనసో మనకి, శ్వాసస్య శ్వాసకి, (పాణస్య (పాణకి, ఆత్మనికి ఆత్మా, (జేష్ఠభగవాన్! భవంతం అత్రైవ, అధునైవ, జ్ఞాతుం, భవదను(గోహేణ శక్తిందేహి. ఏతదేకమేవ (పార్ధ్యతే అస్మాభికి (పాచ్యాం, (పతీచ్యాం, ఉదీచ్యాం, దక్షిణాయాం దిక్షు జానంతు సర్వే తవసాన్నిధ్యమ్ । (పతిజనం, (పతి సమూహం, (పతిరాడ్హం, శాంతికి సౌహృదం చ విలసితాం, ఏషా అస్మా కం హృద్యప్రార్థన, సర్వేషాం శాంతిర్భవతు. లోకాస్సమస్తా స్సుఖినోభవంతు! ఓం శ్యాంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్యాంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్రంతి శ్యాంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్యాంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యంతి శ్యాంతి శ్యంతి శ్

gû By gi

### UNIVERSAL PEACE PRAYER

### போற்றி போற்றி பூரண நிறைவே

உள்ளும் புறமும் மொழிவற நிறைந்தாய் மேலுங் கீழும் சுற்றிலு முள்ளாய்! தசைச்சிறு பகுதியுள் தங்குவோய் நீயே ! கண்ணினுட் கண்ணே! காதினுட் செவியே! இதயத்தி னுள்ளே இருக்கும் இதயமே ! மனத்தினுள்ளே மன்னிடு மனமே! உயிர்ப்பினு ளுயிர்ப்பே உயிரினுக் குயிரே ! ஆன்மா வில்லுரை ஆன்ம நாயகனே ! இன்ப அன்பாம் இறைவனே யாங்கள் ஈங்கு இப்போதே உன் நீங்கா நிறைவை ஓங்கி உணரச் செய்குவ தொன்றே பாங்காய் உன்ளேப் பணிந்து வேண்டுவமே மேற்கும் வடக்கும் தெற்கும் கிழக்கினும் . எத் திசையினும் நிறைந்தாய்! உனது நிறைவை யுணரவே செய்குவாய் தனித்தனி மனிதன் சமூகம் தேயம் அணத்தினுள்ளும் இன்பமும் அன்பும் நிணப்பினுள் நிலவ நீயருள் வாயே இதுவே எங்கள் இதய விண்ணப்பம். ஓம் சாந்தி: சாந்தி: சாந்தி.





# **ලර්**කුක්තා

ప్రాకృశ్చిమ దేశవాసులకు, సాధకులకు నా యొక్క విరాళము ఈ శాంతి ఆడ్రమము నాకు ఎంతవరకు చెందునో మీకు అంతగానే చెందును. అందుచే మిమ్ములను ఇక్కడకు వచ్చి తాత్కాలికముగానో, శాశ్వతముగానో ఉంది ఆడ్రమ అభివృద్ధికి తోద్పద కోరుచున్నాము.

సాధకులారా! ఇది నా మనోవాంఛితము ఇప్పుడు ఎప్పుడు ఈ శరీరము యున్నను లేక పోయినను ఇదియే నా వాంఛ.

- స్వామి ఓంకార్



